ol

[.e schéma thomasien

L!f_f';s
3 'f%, ,@\ des vertus
% 'i-»-;, 8 5 X
% ) DS (introduction)

Michael S. Sherwin, o.p.
printemps 2021

lindi 10k =212k

mal:(:li 1111 ~ 1911




* Dés quon a déterminé que la réalité
de la vertu forme une partie intégrale
de la morale chrétienne et biblique,
les questions suivantes se posent :

— Comment comprendre les vertus
nar rapport @ la psychologie de I'homme?

* Qu’est-ce qu'une vertu ?

* Q0 est son siege dans I'dme ? (voir ST I-1l qq. 49 a 56)

2



Vers une psychologie de la vertu

* Faisant appel aux catégories et a la philosophie de la nature
d’Aristote, on peut conclure que puisque les vertus ne peuvent pas
etre la substance méme de la personne, elles doivent &tre une
qualité qui modifie ou perfectionne la personne.

* Plus spécifiquement, la grande tradition de la réflexion chrétienne
a conclu que :

— les vertus sont des dispositions (/#abifus) dans les puissances de I'dme.



Bonnes et mauvaises dispositions (ST I-1l 55.1-2)

* Une bonne disposition incline I'agent :

— G agir d’'une maniére qui convient @ sa
nature.

— 0 agir selon la raison droite.

— 0 agir en fonction d’'une fin convenable.

* Une mavuvaise disposition incline 'agent :

— G agir d’'une maniére qui disconvient @ sa
nature.

— 0 agir contre la raison droite.

— a agir en fonction d’une fin inconvenable.



;' Une bonne disposition est ce que
la tradition appelle une vertu

* Une mauvaise disposition est ce que [Pt i

/
4

la tradition appelle un vice (



Les vertus selon le Catéchisme

* (( La vertu est une disposition habituelle et ferme

d faire le bien. Elle permet d la personne, (‘A]‘El[?.)glsﬁ
non seulement d’accomplir des actes bons, L' EGLISE

: : : n CATHOLIQUE
mais de donner le meilleur d’elle-méme. B
De toutes ses forces sensibles et spirituelles, | =

la personne vertueuse tend vers le hien ; elle le poursuit
et le choisit en des actions concretes. » CEC 1803

 Le but d'une vie verfveuse consiste a devenir semblable a Diev
(S. Grégoire de Nysse, beat. 1 : PG 44, 1200D)



[es vertus selon le Catéchisme Q\TEBEH'SME

* (( Les vertus humaines sont des attitudes fermes, | CATHOLIQUE
des dispositions stables, des perfections
habituelles de I'intelligence et de la volonté
qui reglent nos actes, ordonnent nos passions
et guident notre conduite selon la raison et la foi.
Elles procurent facilité, maftrise et joie pour
mener une vie moralement bonne. L’homme
vertueux, c'est celui qui librement pratique le
bien. » CEC 1804




Les vertus selon s. Thomas

* Définitions les plus générales de la vertu

— (( Une certaine perfection de la puissance ».
STI-II55. 1

— (( La vertu est I habifus qui nous perfectionne
pour nous faire bien agirn. STII-11 58 . 2

(une vertu en sens stricte)

— Un habitus qui perfectionne une puissance de I'dme en disposant
I"agent a bien agir selon sa nature avec promptitude, facilité et
joie, et rendant hons et I'agent et son action. (voir ST I -1l 55)



Les vertus en général et en sens stricte

* Les définitions générales .
— Ces définitions de la vertu s’appliquent a toute sorte d’ habitus

* Les habifus qui nous disposent a hien raisonner.

* aux Aabitus de I'intelligence spéculative (science, sagesse, etc.)

* o I'habitus de I'intelligence pratique qui s’appelle I'art.

* Deéfinition thomasienne de la vertu en sens stricte

— (Cette définition de la vertu s’appliquent aux vertus de la vie morale :

* Les fabitus qui nous disposent a bien vivre (principalement les vertus cardinales).

— aux habifus dans les puissances appétitives (justice, courage, tempérance : « les
vertus morales » selon le sens stricte du terme)

— @ la prudence par participation (parce que les vertus morales dépendent de la
prudence et réciproquement) (voir STI-I1 57.1, 3 et 4) 9



Les vertus parfaites

* Définition de la vertu parfaite
selon s. Augus’rin (De libero arbitrio2 . 9)

—{( Une bonne qualité de I'esprit
par laquelle nous vivons droitement,
nul n’en fait un mauvais usage, et
Dieu I'opére en nous et sans nous. )

— Cette définition s’applique aux vertus infuses.

* {t Si vous 0tez ce membre de phrase (et Dieu 'opére en nous et
sans nous), le reste de la définition sera commun a toutes les
vertus acquises et infuses. n ST I-11 55.4

— Cette définition augustinienne est celle que s. Thomas préfere.

10



Vertus parfaites et imparfaites

* Définition thomasienne de la vertu parfaite

— un habifus infusé par Dieu dans le don de la griice qui perfectionne
une puissance de I'dme en disposant I'agent a bien agir selon sa
nature élevée par la grice avec promptitude, facilité et joie, ef
rendant bons et I'agent et son action.

* Définition thomasienne de la vertu imparfaite
(acquise par nos propre actions)

— un habifus acquis qui perfectionne une puissance de I'dme en
disposant I'agent a bien agir selon la nature humaine avec
promptitude, facilité et joie, et rendant bons I'agent et son action.

11



Vertus de lintelligence spéculative

* Vertus qui perfectionnent I'intelligence |
dans la considération de la vérité :

— Vertus naturelles:

* Compréhension (/nfellectus): habitus des
principes spéculatifs de la connaissance

* [Synderesis: habitus des principes de
la connaissance pratique]

— Vertus acquises:

* Science: habitus du raisonnement droit
a propos de ce qui peuvent étre connus.

* Sagesse: habitus du raisonnement droit a propos des
choses connues d travers leurs causes ultimes.

12



Vertusde l’intelligence pratigue (STI-1157.3-4)

* Art: @ raison droite a propos des choses qui doivent &tre réalisées ).
— L'art dispose | "agent a réaliser un bon travail

— Il ne dispose pas | 'agent a réaliser ce bon travail d'une maniére
moralement bonne

— (i.e., 'art rend bon le travail, sans pour autant rendre bon I'agent.) >
* Un grand artiste peut, en méme temps, &tre une mauvaise personne
* |'art rend I'agent un bon artiste mas pas une bonne personne
* |l est possible de faire un mauvais usage de son art

* Prudence (sagesse pratique): & raison droite a propos de | "action humulne 0,
— La vertu qui concerne | "action du point de vue des moyens d la fin ‘
— Elle dispose 'agent d faire une action droite
— Elle rend bons et | 'agent et ses actions

— Elle ne peut exister sans les vertus morales
(i.e., la prudence dépend de la bonne régulation des appétits)




L’art: habitusopératit et vertu spéculative? (571-1157.3)
* Art: un habitus opératif avec des caractéristiques d’une vertu spéculative

— { L'art n’est pas autre chose que la droite regle des ouvrages a faire. =
Cependant leur bien ne consiste pas dans telle ou telle disposition I
de I'appétit humain, mais en ce qui rend bon en soi I'ouvrage
que l'on fait. Car I'éloge de I'artisan en tant que tel ne dépend pas
de la volonté qu'il apporte a son ouvrage, mais de la qualité de cet ouvrage.

— Ainsi donc, a proprement parler, 'art est un Aabitus opératif.

— Et cependant sur un point il rencontre les Aabifus spéculatifs, puisque ces Aabitus
concernent I'état de la réalité considérée, non I'état de I'appétit humain envers elle.

* Pourvu que le géomeétre démontre bien ce qui est vrai, pev importe qu’il soit, quant a sa
puissance appétitive, joyeux ou irrité; pas plus que cela n’a d'importance chez un artisan.
— Et c’est pourquoi I'art est une vertu au méme titre que les fabifus spéculatifs,
c'est-d-dire en ce que ni I'art ni | habitus spéculatif ne rendent I'euvre bonne quant a

I'usage qu’on en fait; cela revient en propre a la vertu qui perfectionne I'appétit ».
14



La prudence et l'art

* (( Pour ce qui est de I'art, il ne confére que la
capacité de bien faire, puisqu’il n’a rien d
voir avec 'appétit. La prudence confére non
seulement la capacité de bien faire, mais
aussi 'usage de cette capacité; en effet, elle
concerne I'appétit, étant donné précisément

quelle en présuppose la rectitude ».
STI-1157.4




Vertus des appétits (vertus morales)

* Ces vertus concernent | "action du point de vue d 'une fin
* Ces vertus régulent les passions

* Ces vertus ne peuvent exister sans la prudence

* Vertu de | 'appétit spirituel (la volonté)

— Justice

* Vertu de | 'appétit irascible
— Courage

* Vertu de | 'appétit concupiscible

— Tempérance



La prudence et les vertus morales

* (Lo prudence est la vertu la plus nécessaire a la vie humaine.
Bien vivre consiste en effet a bien agir.

— Or pour bien agir, il faut non seulement faire quelque chose
[qui est propre d I'art], mais encore le faire comme il faut, c'est -a-dire
qu'il faut agir d’aprés un choix bien réglé et non seulement par impulsion ou passion.
* Mais, comme le choix porte sur des moyens en vue d’une fin, sa rectitude exige deux
choses:
— la fin qui est due

— et des moyens adaptés a cette fin.

* Pour ce qui est de la fin qui est due, on y est justement disposé par les vertus qui
perfectionnent la partie appétitive de I'dme [les vertus morales: justice, courage et
tempérance], dont I'objet est le bien et la fin.

* Mais, pour ce qui est des moyens ordonnés a cette fin, il faut qu'on y soit directement
préparé par un fabitus de la raison, car délibérer et choisir, qui sont les opérations
relatives aux moyens, sont des actes de la raison.

— Et c'est pourquoi il est nécessaire qu'il y ait dans la raison une vertu intellectuelle qui lui donne assez
de perfection pour bien se comporter d I'égard des moyens a prendre.

* (ette vertu est la prudence ». STI-II'57.5 17




La prudence et les vertus morales ensembles
s'appellent les vertus cardinales:

« Aime-1-on la justice ? Ces labeurs, ce sont les vertus;
[la sagesse] enseigne, en effei, fempérance ef ,aruo’eﬂ(e fustice et far(e
rien de plus utile pour les hommes dans la vie ». ($g 8, 7/

( La structure entiére des honnes euvres est édifiée sur quatre verfus .
S. Grégoire le Grand

18



