FACHZEITSCHRIFT UND AMTLICHES ORGAN

ISSN 1420-5041

194. JAHRGANG

15. JANUAR

012026

Schweizerische Kirchenzeitung

~J

DY | WY}
SN : AN | -

By

M ‘\ Y W >

Die Kirche zum heiligen Dimitrios in Zdrich.

Der Name «Ostkirchen» halt sich so hartnackig wie unsere
Redeweise «Die Sonne geht auf», obwohl sich unser Welt-
bild langst geandert hat. Ja, der Ursprung dieser Kirchen
liegt im Ostteil des ROmischen Reiches, aber selbst hier
waren sie lange von der westlichen Christenheit nicht
verschiedener als polnische von Schweizer Katholiken.
Allerdings hatten sie — um im Bild zu bleiben — durchaus
das Selbstbewusstsein, Christus als «aufgehende Sonne»
(Orient) zu bezeugen und im Westen eher den «Nieder-
gang» (Abendland) zu sehen. Seit vielen Jahren widmet
sich das «Zentrum flr das Studium der Ostkirchen» an
der Universitat Freiburg der Aufgabe, in Lehre und For-
schung die 6stliche Tradition der Christenheit in den
Okumenischen Dialog einzubeziehen. Dies ist um so
wichtiger und schwieriger, weil diese durch die heuti-
gen geopolitischen Verwerfungen kaum mehr eine ge-
meinsame Stimme hat.

Unter anderem wird am Studienzentrum die Datenbank
«Orthodoxia» aller orthodoxen Bischofe weltweit regel-
massig aktualisiert (www.orthodoxia.ch). Die jungsten
Erganzungen sind staunenswert international; standig
mussen neue Lander und Stadte in das Verzeichnis auf-
genommen werden. So errichtete kdrzlich die Koptische
Orthodoxe Kirche eine Didzese in Dubai. Es gibt keinen
Kontinent, auf dem orthodoxe Kirchen nicht prasent
waren. Klrzlich feierte z. B. das Orthodoxe Theologische
Institut Saint-Serge in Paris sein 100-jahriges Bestehen.
Seine Geschichte zeigt, wie die orthodoxe Prasenz von
Menschen, die nach der Revolution von 1917 aus Russ-

orthodoxe Prasenz in der Schweiz

| AN
’ :

(Bild: Verband Orthodoxer Kirchen Zurich/Vera Markus)

land vertrieben worden waren, nicht zu einer Ghetto-
bildung flhrte, sondern zu einem dusserst fruchtbaren
Austausch mit der westlichen Okumene: Orthodoxe
Theologen des Instituts wirkten an der dkumenischen
Bewegung mit, als Katholiken aufgrund papstlicher Ver-
bote noch abseits standen. Der Kontakt mit der katholi-
schen Reformbewegung in Frankreich wurde durch Im-
pulse der Erneuerung des Kirchenverstandnisses bis ins
Zweite Vatikanische Konzil hinein wirksam.
Die Frage nach der orthodoxen Prasenz in der Schweiz
legt sich in diesem Rahmen nahe. Auch hier wurde das
Eintreten in eine zunachst fremde Umgebung zum Anlass,
um aus vertrauten Gewohnheiten des Lebens und Den-
kens herauszutreten und den Glauben in unbekannten
und herausfordernden Kontexten neu zu leben. Am Ende
zeigt sich sogar eine Art «missionarische» Rickwirkung
auf die Schweiz, indem orthodoxe Glaubige sich mit lo-
kalen Heiligen und Traditionen zu identifizieren beginnen.
Die Arbeitssitzung des Studienzentrums am 30. Oktober
2025 widmete sich zum Auftakt der Zusammenarbeit mit
der neuen orthodoxen Co-Direktorin Dr. Maria Hammerli
diesen Entwicklungen. Wenigstens anfanglich wurde
dabei auch die Frage gestellt: Wie haben sich die ukrai-
nischen Fluchtlinge in der Schweiz kirchlich integrieren
konnen? Die Entdeckungen, die dabei gemacht wurden,
konnen nun in diesem Heft der SKZ weitergegeben wer-
den und die Aufmerksamkeit fUr unsere neuen Mit-
christen scharfen.

Barbara Hallensleben*



Editorial

Ein Jahresprogramm
Angesichts der tiefgreifenden Trans-
Jormationen, die wir Menschen zur Zeit
erleben, wachsen die Unsicherheiten im
persinlichen, sozialen, politischen und
wirtschaftlichen Leben. Die Antworten
auf diese Unsicherheiten sind unter-
schiedlich: von Gleichgiiltigkeit iiber
Angst bis Radikalisierung. Der venezola-
nische Autor Moisés Naim fasste die
Entwicklungen, die insbesondere auch
die Demokratie gefihrden, in drei Ps
zusammen: Polarisierung, Post-Wahrheit
und Populismus. Und der venezolanische
Jesuit Arturo Sosa fiigt ein viertes P
dazu: Protektionismus. Was kinnen wir
als Christ/innen auf diese Ent-
wicklungen antworten? Was gilt es
bewusst zu stirken? Diese vier Ps haben
mich veranlasst, auch nach vier Ps zu
suchen: Polaritdt, Perspektive, Person
und Proexistenz. Polaritat: Menschliches
Leben spielt sich in Polarititen ab und
es gilt in der Spannung zwischen den
Polen zu leben und diese fruchtbar zu
machen. Perspektive: Jede/r blickt aus
seinem Blickwinkel auf eine Sache. Das
ergibt eine Vielfalt von Perspektiven und
gemeinsam sind wir auf dem Weg, nach
der Wahrheit zu streben. Als Antwort
auf den Populismus sehe ich als eine
Maglichkeit, die einzelne Person zu
starken, sie zu befdhigen, eine eigene
Meinung zu bilden und zu vertreten.
Und bei der Proexistenz geht es darum,
sich fiir die anderen jenseits der Wir-
Gruppe einzusetzen.

Maria Hassig

BSKz

In dieser Ausgabe

Carte Blanche
Bischof Charles Morerod Uber den Austausch
mit orthodoxen Christen 3

Integration
Aufnahme von Schweizer Heiligen in die orthodoxe lkonografie 4

orthodoxe Gemeinden
Wie sie entstanden und entstehen 6

Ukrainische Christen: zwei Praxisheispiele

Aufgenommen in die multinationale Dreifaltigkeitsgemeinde 8
Wie die christkatholische Kirche in Bern zur Neu-
grindung verhalf 10

Leserstimme
Zu «...und Friede sei mit euch» (SKZ 23/2025) online*

Amtliche Mitteilungen

12
Anzeigen

15
Impressum

15

* www.Kirchenzeitung.ch

* Prof. Dr. Barbara Hallensleben (Jg. 1957) ist
Professorin flr Dogmatik und Theologie der
Okumene an der Theologischen Fakultat der
Universitat Freiburg i. U. Sie ist Direktorin des
Zentrums St. Nikolaus fur das Studium der Ostkirchen
und Mitglied der Gemeinsamen Internationalen
Kommission fur den theologischen Dialog zwischen
der katholischen und der orthodoxen Kirche.




0112026 15. JANUAR

194. JAHRGANG

«lhre Freude iibertragt sich auf uns»

Bischof Charles Morerod hat langjahrige Erfahrungen im In- und Ausland
mit orthodoxen Christen. Im Zusammenleben und im Feiern mit ihnen hat
er bereichernde und schone Erfahrungen gemacht, die er hier gerne teilt.

Die in der Schweiz lebenden «orientalischen»
Christen sind sowohl Orthodoxe im weiteren
Sinne (darunter beispielsweise Kopten oder Ar-
menier, die sich als orthodox bezeichnen, aber
von den mit dem Patriarchat von Konstantinopel
vereinigten Kirchen nicht als solche anerkannt
werden) als auch Katholiken orientalischer Riten.
Die Orthodoxen machen offenbar zwischen zwei
und drei Prozent der Schweizer Bevolkerung aus.
Ich kenne die Zahl der Katholiken orientalischer
Riten nicht, die oft aus der Ukraine (griechisch-
katholisch), dem Libanon (Maroniten und Melki-
ten), dem Irak (Chaldaer), aber auch aus dem
gesamten Nahen Osten (bis nach Indien) stam-
men, mit kleinen eritreisch-katholischen Gemein-
schaften.

lhre Ankunft wurde haufig durch Kriege in ihren
Herkunftslandern verursacht. Ich begegne ihnen
recht haufig, und sie geben ein grossartiges
Zeugnis des Glaubens im Leiden. Ihre Liturgie, die
oft teilweise auf Franzosisch gefeiert wird, ist
auch fUr «westliche» Christen eine Quelle der
Inspiration.

Die Katholiken des orientalischen Ritus sind Ein-
wanderer oder Nachkommen von Einwanderern.
Aus pastoraler Sicht durfen ihre Gemeinschaften
nicht als «sprachliche Missionen» betrachtet wer-
den, wie dies bei den italienischen, spanischen
oder portugiesischen Gemeinschaften der Fall
ist, die dem lateinischen Ritus angehdren und in
meiner Di0zese oft in interkulturelle Seelsorge-
einheiten integriert sind, in denen manchmal
Liturgien in mehreren Sprachen stattfinden.
Wenn Katholiken des orientalischen Ritus ihr
Land verlassen, wird die Existenz ihres Ritus ge-
fahrdet, und es ist von entscheidender Bedeu-
tung, diesen rituellen Reichtum zu bewahren,
nachdem jahrhundertelang die Tendenz bestand,
die Katholiken des orientalischen Ritus zu latini-
sieren. Es ist sehr bewegend, Chaldaer in Ara-
maisch, der Sprache Jesu, beten zu horen.

Ich spreche hier von der Schweiz, aber ich habe
15 Jahre in Italien gelebt. Dort habe ich die italie-

nischen Ostkirchen kennengelernt: die Eparchie
Lungro in Kalabrien und die Eparchie Piana degli
Albanesi in Sizilien, die aus der albanischen Ein-
wanderung im 14. Jahrhundert hervorgegangen
sind, sowie die Territorialabtei Grottaferrata bei
Rom (gegrindet im 11. Jahrhundert). In Kalabrien
gibt es eine griechischsprachige Minderheit: Dies
ist nicht auf eine jungere Einwanderung zurlck-
zufuhren, sondern auf die Beibehaltung dieser
Sprache, die seit der Antike in der Region ge-
sprochen wird. Die Koexistenz von Katholiken
des lateinischen Ritus und des orientalischen
Ritus ist in der Schweiz eher neu, aber in einem
Nachbarland besteht sie seit Jahrhunderten in
guter Harmonie.

Die Erfahrung zeigt, dass es die orientalischen
Katholiken freut, wenn wir westliche Katholiken
manchmal an Liturgien der orientalischen Riten
teilnehmen. Dies zeigt sich besonders deutlich
bei Menschen, die von Gewalt gepragt sind, bei-
spielsweise in der Ukraine oder im Nahen Osten.
Die Freude, die ihnen unsere Nahe bereitet, ist
ansteckend und Ubertragt sich auf uns.

Was die Orthodoxen betrifft (im Sinne von Ost-
christen, die nicht im konfessionellen Sinne ka-
tholisch sind), so legen sie grossen Wert darauf,
in die religiose Landschaft der Schweiz auf-
genommen zu werden. Es ist bemerkenswert,
dass das orthodoxe Zentrum von Chambésy (in
der Nahe von Genf), das dem dkumenischen
Patriarchat von Konstantinopel untersteht, ein
Ausbildungsprogramm anbietet, das die Ent-
sendung von Studenten an die theologischen
Fakultdten von Genf (reformiert) und Freiburg
(katholisch) umfasst. Einige studieren tbrigens
einfach an einer katholischen Fakultat: Dies er-
moglicht ein gegenseitiges Kennenlernen, das
den Dialog fordert, denn Unwissenheit fuhrt zu
Angst und moglicherweise zu Aggressivitat.

+Charles Morerod OP,
Bischof von Lausanne, Genf und Freiburg

CARTE BLANCHE

Mgr. Dr. Dr. Charles Morerod
(Jg. 1961) ist Bischof von
Lausanne-Genf-Freiburg mit
Sitz in Freiburg und seit 2025
Prasident der Schweizer
Bischofskonferenz. Er gehort
dem Predigerorden (OP) an.




INTEGRATION

Dr. Maria Hammerli (Jg. 1978)

ist Oberassistentin fir Religions-
wissenschaft und Mitglied im
Direktorium des Zentrums fur das
Studium der Ostkirchen an der
Universitat Freiburgi.U. Ihre
Forschungsarbeiten widmen sich
den orthodoxen Kirchen sowohl in
Osteuropa als auch in westlichen
Migrationskontexten.

BSKz

Inkulturation aus dem Herzen der Gemeinde
Der Alltag orthodoxer Familien sowie zur orthodoxen Kirche konvertierte
Schweizerinnen und Schweizer sind fUr orthodoxe Gemeinschaften
Anlass und Motivation, sich zu inkulturieren.

«Inkulturation» bezeichnet in der westlichen
theologischen Terminologie seit den katholi-
schen und protestantischen Missionen in ausser-
europaischen Landern im 19./20. Jahrhundert
den Prozess, durch den das Evangelium in loka-
len Kulturen Wurzeln schlagt, so dass diese nicht
zerstort, sondern von innen heraus transformiert
werden. So vollzieht sich eine Begegnung zwi-
schen dem christlichen Glauben und einer Welt,
die ihn zuvor nicht kannte.

Aufbau von Migrationsgemeinden

Wenn man von der Inkulturation orthodoxer
Christen in der Schweiz oder allgemeiner im
Westen spricht, treten andere Aspekte hervor,
denn die Prasenz dieser Kirchen ist nicht das
Ergebnis eines Missionsauftrags, sondern folgt
aus russischen, griechischen, rumanischen, ser-
bischen, bulgarischen oder mazedonischen Mi-
grationen, hauptsachlich wahrend des 20. Jahr-
hunderts. Die bolschewistische Revolution von
1917, Konflikte im Nahen Osten in den 1920er-
Jahren, der Zusammenbruch des Sowjetblocks
1991, Kriege im ehemaligen Jugoslawien Ende
der 1990er-Jahre und schwierige wirtschaftliche
Bedingungen und der Ukraine-Krieg fuhrten zur
Zerstreuung von Millionen orthodoxer Christen
im Westen. In ihren jeweiligen Aufnahmelandern
suchten sie nach Raumen, um ihren Glauben
nach der eigenen Tradition leben zu kdnnen.

In diesem Kontext ist die Grindung orthodoxer
Pfarreien und Kloster in der Schweiz nicht als
Projekt der Verbreitung der eigenen Glaubens zu
verstehen, sondern in eine Logik des pastoralen
Uberlebens eingebettet: In den frilhen Phasen
der Migration ging es darum, die Sprache, die
Brauche und die Gottesdienstformen zu be-
wahren, um den Schock der Entwurzelung zu
mildern. So wurde die Pfarrei zum Ort, um das
religiose und kulturelle Gedachtnis im Zusam-
menhang mit den jeweils eigenen Ursprlingen zu
bewahren. Dadurch wurde die Verbindung zwi-
schen Glaube und nationaler Identitat, die von
den orthodoxen Landern ererbt war, aufrecht-
erhalten, und die universelle Dimension im
Selbstverstandnis der Orthodoxie konnte sich
nur langsam entfalten.

Durch die Unsicherheit der Anfange orthodoxer
Prasenz im Westen und durch die materielle Ab-
hangigkeit der Gemeinden von den Ortskirchen
verfestigte sich diese Situation. Ohne eigene
Infrastrukturen und ausreichende Ressourcen
profitierten orthodoxe Gemeinschaften oft von
der Grosszugigkeit der katholischen oder protes-
tantischen Kirchen, die ihnen Kirchenrdume zu
symbolischen Preisen abtraten oder vermieteten.
Eine aktive Mission unter der lokalen Bevolkerung
hatte die den Gastkirchen geschuldete An-
erkennung verletzen konnen. So beschrankten
sich die orthodoxen Pfarreien anfanglich auf eine
auf Migrationsgemeinden ausgerichtete Seel-
sorge.

Inkulturation von innen

In diesem Kontext waren die Glaubensgemein-
schaften weniger daran interessiert, sich der
Kultur zuzuwenden, die sie aufnahm; sie wollten
einfach in einer Umgebung, die nicht ihre eigene
war, Kirche bleiben. Inkulturation war fur die
Orthodoxen zunéchst ein Werk der Ver-
wurzelung: Wie kann man auf neuem Boden Fuss
fassen, ohne die Kontinuitat mit den Urspringen
abzubrechen, ohne das historische, liturgische,
asthetische und spirituelle Gedachtnis zu ver-
lieren?

Antworten auf diese Fragen entstanden im all-
taglichen Leben von Migrantenfamilien: Kinder,
die in den Sprachen des Aufnahmelandes auf-
wuchsen, verstanden die Liturgie ihrer Eltern
nicht mehr, und das intime Wort der Beichte
suchte nach einer neuen Sprache. So ergab sich
die Notwendigkeit, die Orthodoxie in einer ande-
ren sprachlichen Form zu leben. Das 6ffnete den
Weg fur die schrittweise Einfuhrung der Sprache
des Aufnahmelandes in die liturgische Feier, die
Predigt, die Beichte, die Katechese oder sogar in
die Pfarreigemeinschaft. Die orthodoxe Inkultu-
ration geht aus dem Herzen der Gemeinde her-
vor, es handelt sich oft um eine Bewegung von
unten nach oben.

Zugleich oOffnete die zaghafte Ankunft lokaler
Konvertiten, die von Aspekten der Orthodoxie
angezogen war — sei es Liturgie, Musik, Ikono-
grafie, Theologie usw. —, einen intimeren und



0112026 15. JANUAR 194. JAHRGANG

lebendigeren Dialog mit dem westlichen christlichen Erbe.
Indem sie das gemeinsame heilige Gedachtnis ins-
besondere der ersten Jahrhunderte entdecken, das den
kirchlichen Entfremdungen und Spaltungen vorausging,
wurzeln sich die Orthodoxen leichter in ihren neuen
Kontexten ein.

Gemeinsames christliches Erbe entdecken

So begann eine geduldige Suche: das Leben der Heiligen
der ersten Jahrhunderte wurde wiederentdeckt, ihre
Reliquien, ihre Darstellungen und Legenden aus ihrem
Leben. Eine Vergangenheit, die der Westen zu vergessen
geneigt ist, wird so zum lebendigen Fundament der
orthodoxen Gegenwart. Ein gemeinsames religioses Ge-
dachtnis zu besitzen, ist nicht nebensachlich: Es ist die
kostbare Verankerung einer Gemeinschaft, die Kontinui-
tat nicht als Nostalgie, sondern als wirksame Gegenwart
lebt. So lauft die Inkulturation auf einen Prozess der «Fi-
liation» hinaus, gleichsam eine Integration in die christ-
liche «Familiengeschichte»: Orthodoxe Christen identi-
fizieren Véater und Mutter im Glauben in der heiligen
Geschichte des Aufnahmelandes.

Es kommt zu einer langsamen, oft stillen Transformation,
in der sich Gedachtnis, Glaube und Kultur in der Treue zu
einer lebendigen Tradition vereinen und auch der lokalen
Kultur neue Ressourcen erschliessen. In Westeuropa
werden z.B. Kirchen nach lokalen Heiligen benannt: Co-
lumban, Patrick und Brigid in Irland; Alban und Beda in
Grossbritannien; Geneviéve und Germain in Frankreich;
Mauritius, Felix und Regula in der Schweiz, Kilian und
Bonifatius in Deutschland usw. Inzwischen sind sogar
lkonen entstanden, die die «Synaxis aller orthodoxen
Heiligen» der Kirche in Amerika, Grossbritannien, Belgien,
der Schweiz usw. darstellen. Damit wiederholt sich eine
in den orthodoxen Landern etablierte ikonografische
Praxis, mit der nationale Kirchen Feste und Darstellungen
ihrer «nationalen» Heiligen eingefuhrt haben.

Die orthodoxe Verehrung dieser lokalen Heiligen erfordert
auch die Komposition von Hymnen und Gebeten, die
ihnen gewidmet sind. Die Gesamtheit der lokalen Heiligen
wird in der Regel am zweiten oder dritten Sonntag nach
Pfingsten gefeiert. Der Verfasser des «Hymnus auf alle
Heiligen, die im Land Helvetiens gebluht haben», der ver-
storbene Bischof Ambrosius der russischen orthodoxen
Auslandskirche (ROCOR), hat dieses Fest auf ein Datum
gelegt, das fur die Schweiz symbolisch bedeutsam ist:
den Schweizer Bettag am dritten Sonntag im September.
Er liess auch eine Schweizer Flagge in orthodoxer Version
besticken, die das Monogramm Christi und das griechi-
sche Verb NIKA (das «erquickt» bedeutet) zwischen den
Balken des Schweizer Kreuzes einfugt.

Eine weitere Praxis, die dazu beitragt, die Integration der
heutigen orthodoxen Glaubigen in die westliche christ-
liche Vergangenheit zu bekréaftigen, ist der Besuch reli-

Die Ikone der Versammliung aller Schweizer Heiligen. (Bild: orthodoxe-heilige.ch)

gioser Statten, besonders solcher, an denen die Reliquien
lokaler Heiliger aufbewahrt werden, etwa Saint-Maurice
und die Nikolaus-Kathedrale in Freiburg i.U., &hnlich in
anderen westeuropaischen Landern. Eine der wichtigsten
Manifestationen dieser neuen «Verwandtschaft» mit den
westlichen Heiligen, denen ich in der Schweiz begegnet
bin, war die Einflhrung der Schutzpatrone der Stadt Zu-
rich — Felix, Regula und Exuperantius — in die liturgische
Praxis der orthodoxen Gemeinschaften des Kantons. Das
Fest, das am 11. September gefeiert wird, bringt zwolf
lokale orthodoxe Gemeinden zusammen sowie Vertreter
anderer christlicher Traditionen und sogar offizieller Be-
horden, die zur Teilnahme eingeladen sind. Dem Gebets-
gottesdienst folgt eine Prozession zu dem Ort, wo die
drei Heiligen der Uberlieferung nach enthauptet wurden,
d.h. an den Ufern der Limmat, wo heute die Wasserkirche
steht.

Die Inkulturation orthodoxer christlicher Gemeinschaften
in der Schweiz und im Westen allgemein vollzieht sich
also in einer gleichsam umgekehrten Bewegung zu der-
jenigen, die von den katholischen und protestantischen
Missionen des 19. und 20. Jahrhunderts angestrebt wurde
und die zum Begriff «Inkulturation» geflihrt hat: Es geht
nicht darum, eine neue religiose Botschaft zu bringen,
die dazu bestimmt ist, das Aufnahmemilieu zu trans-
formieren, sondern darum, den Glauben in der Sprache
eines anderen Volkes sprechen zu lassen und ihn in ein
anderes Erdreich zu verpflanzen, indem man ihn aus den
Quellen eines gemeinsamen heiligen Gedachtnisses
nanrt. Maria Hdmmerli




ORTHODOXE GEMEINDEN

Dr. Jean-Francois Mayer (Jg. 1957)
ist Historiker und auf die
Erforschung zeitgendssischer
religioser Bewegungen speziali-
siert. Er hat in Freiburg das Institut
Religioscope und die Webseite
www.religion.info gegrindet
sowie das Verzeichnis der
orthodoxen Pfarreien in der
Schweiz (www.orthodoxie.ch).

BSKz

Von der Migration zur Niederlassung

Das Entstehen orthodoxer Gemeinden in der Schweiz ist mit diversen
Migrationsbewegungen verbunden. Orthodoxe Glaubige unterschiedlicher
geografischer Herkunft fanden hier Zuflucht und blieben.

Jedes Jahr im September, am Sonntag des
Knabenschiessens, begegnen Spazierganger in
den Gassen der Zurcher Altstadt einer Prozes-
sion mit Kreuz-, Banner- und lkonentragern. Seit
Beginn des Jahrhunderts versammeln sich die
orthodoxen Gemeinden Zurichs an diesem Tag,
um die Heiligen Felix, Regula und Exuperantius
zu feiern, die — der Uberlieferung nach - nach
dem Martyrium der Thebdischen Legion aus
Saint-Maurice geflohen sein sollen, um an den
Ufern der Limmat Zuflucht zu finden und ihrer-
seits ihr Leben fur Christus hinzugeben. Die
Prozession fuhrt armenische, bulgarische, kop-
tische, athiopische, griechische, rumanische,
russische, serbische und andere Glaubige zum
Grossmunster, wo zunachst die Gebete der ro-
mischen Katholiken, der Reformierten und der
Christkatholiken erklingen, dann jene der
byzantinisch-orthodoxen und schliesslich jene
der orientalisch-orthodoxen Christen.

Indem orthodoxe Christen zu Ehren der drei
Stadtpatrone durch die Strassen Zurichs ziehen,
knUpfen sie an eine christliche Geschichte an,
die sie auch als die ihre betrachten. Um das Jahr
300 kamen die Martyrer der Thebéischen Legion,
wie inr Name andeutet, aus Agypten: Die agyp-
tischen Christen erklaren stolz, dass der heilige
Mauritius und seine Geféhrten die ersten Kopten
in der Schweiz waren. Die Orthodoxen des by-
zantinischen Ritus erinnern ihrerseits daran, dass
sie die westlichen Heiligen des ersten Jahr-
tausends als orthodox betrachten; einige ortho-
doxe Gemeinden organisieren Pilgerfahrten zu
den mit diesen Heiligen verbundenen Orten!’

Geschichtliche Entwicklung

Die Orthodoxen machen heute etwa drei Prozent
der Bevolkerung unseres Landes aus; dieser Pro-
zentsatz schliesst sowohl die byzantinisch-
orthodoxen als auch die orientalisch-orthodoxen
Christen ein. Dieser Artikel konzentriert sich auf
die Gemeinden des byzantinischen Ritus (siehe
Kasten fur einige Informationen Gber die
orientalisch-orthodoxen Kirchen). Die ersten bei-
den fUr den orthodoxen Gottesdienst errichteten
Gebaude gehen bereits auf das 19. Jahrhundert
zuruck: die russischen Kirchen in Genf (1866) und

' Siehe www.orthodoxe-heilige.ch
2 Siehe www.orthodoxie.ch/de/deutsch

Vevey (1878). Eine dritte, griechische Kirche
wurde 1925 in Lausanne eingeweiht. Danach
musste man ein halbes Jahrhundert warten, bis
griechische Kirchen in Chambésy GE (1975) und
in Zurich (1985) gebaut wurden. Der Aufschwung
der orthodoxen Gemeinden in der Schweiz ist
jungeren Datums: 1985 gab es nur etwa 20 Ge-
meinden, heute sind es fast 70 Gemeinden unter-
schiedlicher Grosse.?

Im Laufe der letzten 50 Jahre hat sich in der
Schweiz neben den bereits bestehenden russi-
schen und griechischen Gemeinden eine deut-
liche Diversifizierung vollzogen. Die Entwicklung
der Orthodoxie ist mit Migrationsbewegungen
unterschiedlicher geografischer Herkunft und
Ursachen verbunden: politische Umwalzungen
oder Konflikte, die Bevolkerungen keine andere
Wahl! als das Exil lassen, seien es russische
Fllchtlinge nach 1917 oder heute ukrainische
Fllchtlinge, in anderen Fallen auch Bevolkerungs-
gruppen, die zum Arbeiten in die Schweiz kamen
und schliesslich hier blieben.

Die erste serbische Gemeinde entstand 1969;
zahlenmassig ist sie die wichtigste orthodoxe
Bevolkerungsgruppe in unserem Land, mit neun
Gemeinden und Gottesdiensten in mehreren
weiteren Ortschaften. Rumanische Gemeinden
begannen sich in den 1970er- und 1980er-Jahren
zu organisieren, nach gelegentlichen liturgischen
Feiern bereits im vorhergehenden Jahrzehnt. Die
erste mazedonische orthodoxe Gemeinde in der
Schweiz organisierte sich in den 1990er-Jahren.
Eine bulgarische orthodoxe Gemeinde bildete
sich 2009 in ZUrich und eine weitere 2018 in Genf.
Schliesslich haben sich infolge des Krieges in der
Ukraine und der Aufnahme zahlreicher Fllicht-
linge aus diesem Land in der Schweiz Ansatze
Zu ukrainischen Gemeinden gebildet, wahrend
ein Teil der Ukrainer eher am liturgischen Leben
russischer orthodoxer oder anderer Gemeinden
teilnimmt. Sollte sich ein Teil dieser Flichtlinge
dauerhaft in der Schweiz niederlassen, worauf
vieles hindeutet, wird dies zur dauerhaften Eta-
blierung ukrainischer orthodoxer Gemeinden
fUhren.



0112026 15. JANUAR 194. JAHRGANG

Zunahme orthodoxer Gemeinden

Bei der Darstellung der Situation der orthodoxen Christen
schwankt man zwischen Singular und Plural: «die ortho-
doxe Kirche» im Singular, weil der Glaube derselbe und
der liturgische Rahmen identisch ist, mit geringfugigen
Variationen bei lokalen Brauchen und naturlich sprach-
lichen Unterschieden; «die orthodoxen Kirchen» im Plural,
weil sie in Kirchen strukturiert bleiben, die mit einer na-
tionalen Identitat verbunden sind. Auf Schweizer Boden
Uberlagern sich ihre Strukturen auf demselben Territorium
—im Widerspruch zu den orthodoxen ekklesiologischen
Prinzipien, aber unter Berufung auf die Notwendigkeiten
der vielgestaltigen Bedurfnisse der «Diasporay. In Europa
wie in Nordamerika steht die Entwicklung hin zu territorial
strukturierten Didzesen, die Orthodoxe unterschiedlicher
nationaler Herkunft vereinen, nicht auf der Tagesordnung:
Die Uberlagerung von Didzesen auf demselben Territo-
rium, die jeweils einem anderen Patriarchat unterstehen,
scheint sich fortzusetzen.

Wie in anderen Landern war eine Konferenz der ortho-
doxen Bischofe in der Schweiz eingerichtet worden, aber
da nur ein Bischof permanent in der Schweiz residierte
(Metropolit Maximos mit Sitz in Chambésy), war sie nie
sehr aktiv und befindet sich heute im Ruhezustand. Die
Anerkennung einer autokephalen orthodoxen Kirche in
der Ukraine durch das Patriarchat von Konstantinopel im
Jahr 2019 hat zu einer schweren Krise zwischen den
Patriarchaten von Moskau und Konstantinopel geflihrt
hat, mit Auswirkungen weit Uber die Ukraine hinaus und

ORTHODOXE GEMEINDEN

mit unvorhersehbaren langfristigen Folgen. Auf lokaler
Ebene hindert dies nicht an der Fortsetzung der Be-
ziehungen zwischen den verschiedenen orthodoxen
Gemeinden: So vereint der Verband Orthodoxer Kirchen
im Kanton ZUrich, der 2014 gegrindet wurde, weiterhin
die Vertreter der verschiedenen orthodoxen Gemeinden
(einschliesslich jener, die zu den orientalisch-orthodoxen
Kirchen gehoren).

Angesichts der jungsten Zunahme der orthodoxen Pra-
senz in der Schweiz, die ahnlich stark wie der Islam
wachst, ist es naturlich, dass die Migrationsdimension
die orthodoxe Landschaft in der Schweiz stark pragt.
«Viele orthodoxe Kirchen im Kanton Zurich dienen nicht
nur als geistliche Gemeinden, sondern bieten ins-
besondere der Jugend der verschiedenen Diaspora-Ge-
meinden eine Stutze in der Identitatsfindung als Secondo
oder Asylant in der Schweiz», betont der Verband Ortho-
doxer Kirchen im Kanton Zdrich.® In der Westschweiz
verwenden einige Gemeinden hauptsachlich oder weit-
gehend Franzosisch. In der Deutschschweiz hingegen
sind Gottesdienste auf Deutsch weniger zahlreich, auch
wenn sich Bemuhungen in diese Richtung abzeichnen.*
Die orthodoxen Kirchen sind dabei, sich dauerhaft zu
etablieren, doch die zukunftige Ausrichtung ihres Zeug-
nisses in der Schweiz bleibt offen.

Jean-Francois Mayer

Die orientalisch-orthodoxen Kirchen

Diese Kirchen, die als «vorchalcedonisch» bezeichnet werden,
weil sie die Beschlisse des Konzils von Chalcedon (451) nicht
angenommen haben, haben ebenfalls eine starke Zunahme ihrer
Prasenz in der Schweiz erfahren. Bereits in den 1920er-Jahren
feierten die Armenier gelegentlich Liturgien in Genf, wo 1969 eine
Kirche geweiht wurde; eine armenische Gemeinde mit Zentrum
in ZUrich organisiert Liturgien an mehreren Orten in der Deutsch-
schweiz. Die Kopten aus Agypten begannen ab den 1980er-Jah-
ren, ihr religioses Leben in der Schweiz zu organisieren, als sie
noch sehr wenige waren; heute haben sie drei Kirchen und feiern

3 Siehe Shortlink https://shorturl.at/Alttz
* Siehe Shortlink https://shorturl.at/a04mH

monatlich Liturgien an einigen weiteren Orten. Die syrisch-ortho-
doxe Kirche von Antiochien konnte 1996 flir einen symbolischen
Preis ein ehemaliges Kapuzinerkloster erwerben, das heute zum
Kloster Mor Avgin (St.Eugen) in Arth im Kanton Schwyz geworden
ist: Es bildet ein Zentrum des syrisch-orthodoxen religiosen Le-
bens in der Schweiz und ist Residenz des Erzbischofs fur die
Schweiz und Osterreich. Schliesslich sind seit Ende der 1990er-
Jahre mehrere athiopisch-orthodoxe und vor allem eritreisch-
orthodoxe Gemeinden entstanden; 2024 wurde in Lausanne der
Grundstein fur eine eritreische Kirche gelegt. Jfm



UKRAINISCHE CHRISTEN

P. Vladimir Svistun (Jg. 1982)
stammt aus der Ukraine und ist
Priester der Russischen
Orthodoxen Kirche im Ausland;
er ist als Vorsteher der orthodo-
xen Dreifaltigkeitsgemeinde in
Bern tatig.

BSKz

Eine Kirche fiir Menschen in der Fremde
Vladimir Svistun ist ukrainischer Priester in der multinationalen ortho-
doxen Dreifaltigkeitsgemeinde in Bern. Er erzahlt, wie seine Gemeinde
seit ihrem Bestehen zu einem ersten Zuhause fur Fluchtlinge wurde.

Die Russische Orthodoxe Kirche im Ausland ist
aus dem Schmerz der Vertreibung geboren. Seit
ihrer Grindung im Jahr 1921 wurde sie zur Zu-
flucht fur viele, die ihre Heimat verloren, aber den
Glauben bewahrt haben. «Ich war ein Fremdling,
und ihr habt mich aufgenommen» (Mt 25,35).
Diese Worte des Herrn sind zum Massstab fur
Generationen orthodoxer Christen geworden, die
in den russischen Kirchen des Auslands Zuflucht
gefunden haben.

Ich selbst wurde in der Ukraine geboren und be-
treue seit 2013 verschiedene Gemeinden der
Russischen Orthodoxen Kirche im Ausland in der
Schweiz. Der Krieg traf mich wahrend meines
Dienstes in ZUrich, wo ich als zweiter Priester
tatig war. Unser damaliger achtzigjahriger Vor-
steher, Vater Peter, wurde 1944 in Danzig ge-
boren, in einer Familie mit einem deutschen
Vater und einer russischen Mutter. Die Familie
musste, als die Front naher rlckte, Riga ver-
lassen und in den Westen fliehen.

Als im Februar 2022 die neuen Kriegsereignisse
begannen, erkrankte Vater Peter schwer vor
seelischem Schmerz. Er erinnerte sich daran, wie
sein Vater in einem bitterkalten Winter im Hafen
von Danzig Kohlereste von Kriegsschiffen sam-
melte, um den neugeborenen Sohn zu warmen.
«Wenn man das Ubel des Krieges wieder sieht»,
sagte er, «schmerzt das Herz nicht nur wegen
der Lebenden, sondern auch im Andenken an
das Leiden unserer Eltern.» Kurz darauf wurde er
bettlagerig.

In meiner ersten Predigt nach Ausbruch des
Krieges, vor einer erschutterten und ver-
unsicherten Gemeinde, zitierte ich die Worte von
Vater Peter Uber seine multinationale Pfarrei, in
der Russen, Ukrainer, Serben, Bulgaren und
Schweizer gemeinsam beteten. Auf die Frage,
wie es ihm gelungen sei, den Frieden in einer so
vielfaltigen Gemeinschaft zu bewahren, antwor-
tete er: «In dreissig Jahren meines Priester-
dienstes habe ich nie jemanden gefragt, woher
er kommt. Wir alle sind Kinder Gottes, vereint um
den einen eucharistischen Kelch.»

Diese Worte erinnern uns an das Gebot Christi:
«Daran werden alle erkennen, dass ihr meine
Junger seid, wenn ihr Liebe untereinander habt»
(Joh 13,35). Getragen von dieser Liebe begannen
orthodoxe Christen aus Russland und anderen
Landern sofort, ukrainischen Flichtlingen zu
helfen - sie 6ffneten ihre Hauser, inre Herzen und
ihre Kirchen.

Neue Zeiten - neue Priifungen

Mit Beginn des Krieges zeigte sich erneut, dass
die Kirche ein Halt fur jene bleibt, die ihr Zuhause
und ihre Sicherheit verloren haben. Priester in
der ganzen Schweiz begannen, Flichtlingslager
zuU besuchen und geistliche sowie materielle Hilfe
ZuU leisten.

Besonders schwer war es, die alteren Frauen zu
sehen —jene, die in den sowjetischen Zeiten den
Glauben trotz Verfolgung bewahrten und ihn an
Kinder und Enkel weitergaben. Nun, im Alter, sind
sie in Heime eingeschlossen, sprachlich isoliert
und kaum in der Lage, eigenstandig zur Kirche
zu kommen. Burokratische Hirden verhinderten
die Einrichtung von Gebetsrdumen und die Be-
wohner der Lager wechselten haufig, oft war
nach zwei Wochen die Hélfte fort.

Doch der Herr verlasst die Suchenden nicht.
Durch das Internet, durch Bekannte und zufallige
Begegnungen fanden neue Menschen ihren Weg
Zu uns. Viele von ihnen waren tiefglaubig: Sanger,
Altardiener, freiwillige Helfer. Sie brachten neue
Lebenskraft und warmende Liebe in unsere Ge-
meinden. Kleine Kirchen, die friher 40 bis 50
Glaubige fassten, flllen sich nun an Festtagen
mit mehreren Hundert Glaubigen, die Trost su-
chen.

Fur viele wurde die Kirche zum ersten Zuhause
in einem neuen Land — ein Ort, an dem man das
vertraute Wort hort, gemeinsam betet und ein-
fach unter Seinesgleichen ist. Die Kirche hilft
nicht nur im Gebet, sondern lehrt Dankbarkeit,
Treue und inneren Frieden. «Selig sind die Fried-
fertigen, denn sie werden Kinder Gottes heissen»
(Mt 5,9).

Die Russische Orthodoxe Kirche im Ausland, die
seit Uber hundert Jahren geistliche Flrsorge fur
Emigranten leistet, hilft den Menschen, ihren



0112026 15. JANUAR 194. JAHRGANG

Glauben zu bewahren und sich gleichzeitig im neuen
Umfeld zu verwurzeln und dort gute Frichte zu bringen.
Schon in den ersten Kriegswochen wurde unsere Drei-
faltigkeitsgemeinde in Bern zu einem Zentrum der Flucht-
lingshilfe. Menschen, die die Sprache nicht beherrschten
und nicht wussten, wohin sie sich wenden sollten, kamen
vom Bahnhof direkt in die Kirche. Ohne jegliche finanzielle
Unterstitzung halfen wir bei Ubersetzungen, Dokumen-
ten, Behdérdengangen und der Wohnungssuche. Schon
bald zeigte sich, dass unsere neuen Gemeindemitglieder
viele Talente mitbrachten: professionelle Chorleiter, Mu-
siker, Floristen, Arzte, Padagogen.

Mit dem Zuzug vieler Kinder musste der Religionsunter-
richt neu organisiert werden. Eine gefliichtete Chorleiterin
griindete einen Kinderchor. Die Jugend nahm an ortho-
doxen Lagern und Wallfahrten teil, traf Gleichaltrige aus
anderen Gemeinden und Landern. «Lasst die Kinder zu
«Mit Beginn des Krieges zeigte sich
erneut, dass die Kirche ein Halt fiir jene
bleibt, die ihr Zuhause und ihre
Sicherheit verloren haben.»

Vladimir Svistun

mir kommen und hindert sie nicht; denn solchen gehort
das Reich Gottes» (Mk 10,14). Wenn man sieht, wie Kinder,
fern ihrer Heimat, auf Kirchenslawisch singen, spurt man,
dass sie die Zukunft unserer Gemeinden sind.

Die Gemeinde hilft auch bei der Integration. Ich erinnere
an die erste Generation der «weissen» Emigration, die
stets hoffte, in die Heimat zurlickzukehren, und doch hier
begraben wurde. Daher sage ich neuen Gemeindemit-
gliedern: «Lernt die Sprache - selbst wenn es schwer ist,
selbst wenn ihr Uber siebzig seid. Das ist eine moderne
Form der Askese, ein Dankopfer an jene, die euch
Barmherzigkeit erwiesen haben.» Viele, die diesem Rat
folgen, finden bald Arbeit und neue Perspektiven. Ihre
Taten der Liebe und des Mitgeflihls werden zu einem
lebendigen Zeugnis des Glaubens — zu jenem Licht, das
auch in dunklen zeiten warmt.

UKRAINISCHE CHRISTEN

Einheit in der Vielfalt

Eine besondere Rolle im kirchlichen Leben der Schweiz
spielt der orthodoxe Klerus aus der Ukraine. In der
Schweiz bestehen Gemeinden der Ukrainischen Ortho-
doxen Kirche, doch viele Geistliche aus der Ukraine die-
nen auch in den Gemeinden der Russischen Auslands-
kirche. Unsere Berner Gemeinde wird regelmassig von
drei bis vier Priestern besucht, die aus der Ukraine stam-
men und die Glaubigen in den entlegenen Regionen von
Brig, Sion, Interlaken, La Chaux-de-Fonds und Neuchétel
betreuen.

Mit dem Segen unseres Bischofs entstanden in den Jah-
ren 2022 und 2023 vier neue missionarische Gemeinden:
in Luzern, Frauenfeld, St.Gallen und Schaffhausen — alle
auf Wunsch der Fllichtlinge, in Orten, wo es zuvor keine
orthodoxen Kirchen russischer Tradition gab. Die Gottes-
dienste werden oft von ukrainischen Priestern gefeiert;
Fluchtlinge, Einheimische, Russen, Moldawier, Belarussen
und Schweizer bilden gemeinsam Chdre, organisieren
Sonntagsschulen und schmdtcken die Kirchen.
Besonderer Dank gilt der katholischen Dibzese St. Gallen,
die den orthodoxen Gemeinden gastfreundlich ihre
Kirchenrdume zur Verflgung stellt; ebenso der Christ-
katholischen Gemeinde in Luzern, deren Kirche ab-
wechselnd von russischen und ukrainischen Orthodoxen
genutzt wird — ein lebendiges Beispiel fur praktizierten
Okumenischen Geist.

Jede Emigrationswelle — 1917-1922, 1939-1945, nach 1991
und heute — hat unsere Gemeinden bereichert und der
Welt die Schonheit des orthodoxen Glaubens gezeigt. Die
Russische Auslandskirche bleibt das geistliche Zuhause
fur Menschen in der Fremde — eine Kirche, in der Leid in
Gebet und Exil in den Weg zu Gott verwandelt wird.
«Kommt her zu mir, alle, die ihr muhselig und beladen
seid; ich will euch erquicken» (Mt 11,28). So war es, so ist
es und — mit Gottes Gnade — so wird es immer sein: eine
Kirche flr Menschen in der Fremde - eine Kirche der
Liebe, des Friedens und des Trostes.

Viadimir Svistun



UKRAINISCHE CHRISTEN

Christoph Schuler (Jg. 1962)
ist christkatholischer Pfarrer in

Bern und Grenchen. Er prasidiert
die Christkatholische Landeskir-

che des Kantons Bern. Er ist
«Ecumenical Officer» der
Internationalen Altkatholischen

Bischofskonferenz und vertritt die

altkatholischen Kirchen der
Utrechter Union im Zentralaus-

schuss des 0kumenischen Rates.

10

Er gehort verschiedenen
kirchlichen und dkumenischen
Gremien an.

BSKz

Von erster Hilfe bis zur Neugriindung

Orthodoxe Ukrainerinnen und Ukrainer bekommen Hilfe und erfahren
Heimat in den Raumen der christkatholischen Kirche in Bern. Wie es dazu
kam und was daraus entstand, davon berichtet Pfarrer Christoph Schuler.

Der Morgen des 24. Februar 2022, als russische
Truppen massiv die Ukraine angriffen in der An-
nahme auf eine rasche Besetzung des Nachbar-
landes, hat bei uns in Bern nicht nur ein un-
gldubiges Entsetzen hervorgerufen, sondern
wenig spater das Leben der christkatholischen
Kirchgemeinde Bern verandert. Schon nach we-
nigen Tagen erreichten die ersten Fllchtlinge,
meist Frauen mit Kindern, die Stadt Bern. Eine
Mieterin in unserer Liegenschaft an der Kram-
gasse 10 offnete einen Keller, der sonst fur kul-
turelle Anlasse genutzt worden ist. Er flllte sich
rasch mit Menschen, die sich in einer fremden
Umgebung neu orientieren mussten. Der An-
drang war gross, und auch bald eine Uber-
forderung fur die Menschen, die im Keller Gutes
tun wollten. Als er nach kurzer Zeit wieder ge-
schlossen wurde, sassen ukrainische Fluchtlinge
plotzlich im Kirchgemeindesaal im ersten Stock
unseres Gemeindehauses. Der geheizte Raum
mit einer Kaffeemaschine, die frei benutzt wer-
den konnte, lud zum Verweilen ein.

Drehpunkt Kramgasse 10

Elisabeth Amstad Schuler, Sprachlehrerin und
seit Corona stellenlos, nahm sich mit weiteren
Freiwilligen der Fllchtlinge an. Bald stand sie mit
einer Fahne am Bahnhof, um diese in unserer
Stadt willkommen zu heissen. An der Kramgasse
10 wurden Kleider organisiert, Formulare aus-
geflllt, wohnungen und MoObel gesucht. In der
ersten Zeit unterstltzte Vliadimir Rakov, Bern, der
als Berater bei der Rechtsberatungsstelle fur
Menschen in Not arbeitet, in seiner Freizeit die
Freiwilligengruppe. Mit seinen Sprachkennt-
nissen, er spricht Russisch, Ukrainisch, Deutsch
und Englisch, war er eine grosse Hilfe. Nun
kamen Deutschkurse, Austausche bei Kaffee und
Kuchen und auch Filmabende mit Suppe hinzu,
wo sich die lokale Bevolkerung mit den Flicht-
lingen mit Status S treffen konnte. Spater grin-
dete Marat Hubanov den Verein «Swissassis-
tent», welcher zum Ziel hat, behinderte Men-
schen aus der Ukraine und der Schweiz zu ver-
netzen. Es entstanden weitere Angebote wie
psychologische Beratung, Yogakurse, Mal- und
Kreativkurse und ein Chor sowie eine Musik-

gruppe. Der ehemalige Jugendgruppenkeller im
Haus wurde zu einem Treffpunkt von ukraini-
schen Kunstlerinnen, welche bald auch Mal- und
Bastelkurse anboten.

Die Menschen, die an der Kramgasse 10 ein und
aus gingen, realisierten bald, dass sie sich in den
Raumen einer Kirche befanden. Einige fingen an,
den Sonntagsgottesdienst oder die Mittwoch-
abendmesse zu besuchen. Gerade orthodoxen
Menschen gefallt die Liturgie, klar strukturiert,
mit Geistlichen in Gewandern, mit Weihrauch,
Blumen und Kerzen, die fur personliche Anliegen
angezundet werden konnen. Auch als am Altar
eine Priesterin stand, kam dies bei den jungeren
und alteren, oft gut ausgebildeten modernen
Frauen gut an. Zwar macht ihnen bis heute fur
das Verstehen der Predigt die deutsche Sprache
zu schaffen, dies im Gegensatz zu den Kindern,
die bald perfekt Dialekt beherrschten. Fur sie
organisierten wir nun Ferienateliers in den Som-
mer- und Herbstferien, wo ukrainische Kinder
von sechs bis zwolf Jahren in der Mehrzahl sind.
Dank Spenden konnten wir Ausflige organisieren
oder Familien die Teilnahme an Familienlagern
und Jugendlichen in Skilagern auf der Mdrlialp
(Ow) ermoglichen. Die Teilnehmenden zeigten
sich immer sehr dankbar dafur.

Eine Neugriindung

Im Fruhling 2022 rief der serbisch-orthodoxe
Kollege, Erzpriester-Stavrophor Stanko Markovic,
Bern-Belp, an, ob wir in der Berner christ-
katholischen Kirche St.Peter und Paul dem uk-
rainischen Erzpriester Oleksandr Shestopalov fr
eine zu bildende Gemeinde Gastrecht bieten
konnten, wie wir dies in der Vergangenheit oft
getan hatten. Gegenwartig werden unsere
Raume jedoch durch die eritreisch-orthodoxe
Kirche St.Georg Bern, eine sehr grosse Ge-
meinde, und die georgisch-orthodoxe Kirche
sowie die ungarische romisch-katholische Mis-
sion in Bern stark belegt, weshalb wir die christ-
katholische Kirche St.Beatus im Gottibach in
Thun zur Mitbenltzung vorschlugen. Die Ge-
sprache zwischen Pfarrer Oleksandr und unse-
rem Kirchgemeinderat Bernard Moll sowie dem



0112026 15. JANUAR 194. JAHRGANG

Schreibenden waren kurz. Wir verstanden uns inhaltlich
gut, obwoh! wir nicht miteinander sprechen konnten. Am
Morgen des 18. Juni 2022 grundete in der Kirche St.Bea-
tus im Gottibach Priester Oleksandr mit weiteren 33
Personen die Ukrainisch-Orthodoxe Kirche in der Schweiz.
Sie nahmen einstimmig Statuten an und wahlten sechs
Laien in einen Kirchgemeinderat unter dem Prasidium
von Ivan Khmara Dovganich. Danach wurde tber die
Mission und Organisation der Kirche in der Schweiz ge-
sprochen, insbesondere die Mdglichkeit, Gottesdienste
im Raum Bern abzuhalten. Der neue Kirchgemeinderat
tagte am Nachmittag des gleichen Tages. Priester Olek-
sandr berichtete, dass er am 22. Juni zu einer Sitzung der
Arbeitsgemeinschaft der Kirchen im Kanton Bern AKB

«Der Morgen des 24. Februar 2022 hat
das Leben der christkatholischen
Kirchgemeinde Bern verdndert.»

Christoph Schuler

eingeladen sei, wo Uber die Unterstitzung der neu-
gegrundeten Kirche gesprochen werden sollte. Daraus
resultierte ein Antrag an die Reformierten Kirchen Bern-
Jura-Solothurn um finanzielle Unterstltzung aus dem
Kredit fir Migrationskirchen, dem auch stattgegeben
wurde. Die christkatholischen Kirchgemeinden von Biel,
Epiphaniekirche, und Neuchatel, Eglise Saint-Jean-Bap-
tiste, zeigten sich bereit, wie auch die Cité Saint Justin in
Freiburgi.U., ukrainisch-orthodoxe Gottesdienste kosten-
los zu beherbergen, was fur die kleine Gottesdienst-
gemeinde von grosser Wichtigkeit ist. In Bern hat Priester
Oleksandr nun Gastrecht in der Kapelle des Inselspitals
gefunden.

Okumenische Begegnungen und Gebete

FlUr die Beziehung mit der christkatholischen Kirche
waren verschiedene persdnliche Begegnungen im Rah-
men von kulturellen Veranstaltungen und Gottesdiensten
wichtig. Zu nennen sind etwa ein Austausch flr Geistliche
verschiedener interessierter orthodoxer Kirchen und der
griechisch-katholischen Kirche auf Einladung von Pfarrer
Christoph Knoch, Prasident der AKB, und dem Schreiben-
den an die Kramgasse 10 in Bern am Dienstag, 22. No-
vember 2022, der in einer aufgeheizten Situation ver-
trauensbildend war. Am Donnerstag, 19. September 2024

UKRAINISCHE CHRISTEN

gelang es, im bischoflichen Haus am Willadingweg 39 in
Bern ein Gesprach zwischen dem christkatholischen
Bischof Frank Bangerter und Bischof Weniamin von
Bojarski, der mit Sitz in Irland fur die ukrainisch-ortho-
doxen Gemeinden im Ausland zustandig ist, zu organi-
sieren. Bischof Weniamin lud die christkatholischen Ge-
sprachspartner, Bischof Frank und Pfarrer Christoph
Schuler, zum bischoflichen Gottesdienst in die Kapelle
des Burgerspittels ein, welchen er am Samstag, 21. Sep-
tember 2024 feierte. Beim anschliessenden Mittagessen
im Hof stellte der Schreibende fest, dass eine grosse
Anzahl der ukrainischen Frauen und Kinder auch ge-
legentlich oder regelmassig die christkatholischen Gottes-
dienste in Bern und andernorts besucht.
Damit stellt sich die Frage nach der religiosen und kirch-
lichen Beheimatung der gefllichteten Menschen aus der
Ukraine. Die Antwort beruht auf subjektiven Erfahrungen
meinerseits. Ich stelle fest, dass diese Menschen grund-
satzlich religiosen Fragen positiv gegenuberstehen. Sie
haben kein Bedurfnis, sich von Kirche oder Religion ab-
zugrenzen, wie dies in unserer sakularen Schweizer Ge-
sellschaft nun oft vorkommt. Das heisst aber nicht, dass
sie kirchlich gebunden sind. Viele Menschen verstehen
sich als orthodox, berichten von gelegentlichen Besuchen
in Klostern in der Heimat. Andere waren schon in der
Ukraine kirchlich engagiert, in orthodoxen Kirchen, in
griechisch-katholischen, in der romisch-katholischen, in
Freikirchen oder besuchten die Synagoge. Schwierig-
keiten ergeben sich bei der Sprachenfrage zwischen
russischsprechenden Menschen aus der Ostukraine und
ukrainischsprechenden aus der Westukraine. Vereinzelte
orthodoxe Menschen schatzen die christkatholische
Kirche, weil sie offen fur alle ist, ohne sie missionarisch
zu bedrangen, und weil sie klar gegen den Krieg Stellung
bezieht und sich vom Aggressor distanziert.
Dies zeigt sich regelméassig im Rahmen des Gebetes, etwa
eines Friedensgebetes mit nationaler Ausstrahlung am
zweiten Jahrestag des Uberfalls auf die Ukraine in einer
Ubervollen Krypta der christkatholischen Kirche in Bern
mit Beteiligung von Nationalratsprasident Eric Nuss-
baumer und der ukrainischen Botschafterin Iryna Vene-
diktova. Vielen Menschen aus der Ukraine hat es gezeigt,
dass die Schweizer Kirchen an ihrer Seite stehen. Das war
und bleibt ein wichtiges Zeichen in einer schwierigen Zeit.
Die christkatholische Kirche ist bereit, hier weiterhin ihren
Beitrag zu leisten.

Christoph Schuler

11



