
Orthodoxe Präsenz in der Schweiz

Der Name «Ostkirchen» hält sich so hartnäckig wie unsere 
Redeweise «Die Sonne geht auf», obwohl sich unser Welt-
bild längst geändert hat. Ja, der Ursprung dieser Kirchen 
liegt im Ostteil des Römischen Reiches, aber selbst hier 
waren sie lange von der westlichen Christenheit nicht 
verschiedener als polnische von Schweizer Katholiken. 
Allerdings hatten sie – um im Bild zu bleiben – durchaus 
das Selbstbewusstsein, Christus als «aufgehende Sonne» 
(Orient) zu bezeugen und im Westen eher den «Nieder-
gang» (Abendland) zu sehen. Seit vielen Jahren widmet 
sich das «Zentrum für das Studium der Ostkirchen» an 
der Universität Freiburg der Aufgabe, in Lehre und For-
schung die östliche Tradition der Christenheit in den 
ökumenischen Dialog einzubeziehen. Dies ist um so 
wichtiger und schwieriger, weil diese durch die heuti- 
gen geopolitischen Verwerfungen kaum mehr eine ge-
meinsame Stimme hat.
Unter anderem wird am Studienzentrum die Datenbank 
«Orthodoxia» aller orthodoxen Bischöfe weltweit regel-
mässig aktualisiert (www.orthodoxia.ch). Die jüngsten 
Ergänzungen sind staunenswert international; ständig 
müssen neue Länder und Städte in das Verzeichnis auf-
genommen werden. So errichtete kürzlich die Koptische 
Orthodoxe Kirche eine Diözese in Dubai. Es gibt keinen 
Kontinent, auf dem orthodoxe Kirchen nicht präsent 
wären. Kürzlich feierte z. B. das Orthodoxe Theologische 
Institut Saint-Serge in Paris sein 100-jähriges Bestehen. 
Seine Geschichte zeigt, wie die orthodoxe Präsenz von 
Menschen, die nach der Revolution von 1917 aus Russ-

land vertrieben worden waren, nicht zu einer Ghetto-
bildung führte, sondern zu einem äusserst fruchtbaren 
Austausch mit der westlichen Ökumene: Orthodoxe 
Theologen des Instituts wirkten an der ökumenischen 
Bewegung mit, als Katholiken aufgrund päpstlicher Ver-
bote noch abseits standen. Der Kontakt mit der katholi-
schen Reformbewegung in Frankreich wurde durch Im-
pulse der Erneuerung des Kirchenverständnisses bis ins 
Zweite Vatikanische Konzil hinein wirksam.
Die Frage nach der orthodoxen Präsenz in der Schweiz 
legt sich in diesem Rahmen nahe. Auch hier wurde das 
Eintreten in eine zunächst fremde Umgebung zum Anlass, 
um aus vertrauten Gewohnheiten des Lebens und Den-
kens herauszutreten und den Glauben in unbekannten 
und herausfordernden Kontexten neu zu leben. Am Ende 
zeigt sich sogar eine Art «missionarische» Rückwirkung 
auf die Schweiz, indem orthodoxe Gläubige sich mit lo-
kalen Heiligen und Traditionen zu identifizieren beginnen. 
Die Arbeitssitzung des Studienzentrums am 30. Oktober 
2025 widmete sich zum Auftakt der Zusammenarbeit mit 
der neuen orthodoxen Co-Direktorin Dr. Maria Hämmerli 
diesen Entwicklungen. Wenigstens anfänglich wurde 
dabei auch die Frage gestellt: Wie haben sich die ukrai-
nischen Flüchtlinge in der Schweiz kirchlich integrieren 
können? Die Entdeckungen, die dabei gemacht wurden, 
können nun in diesem Heft der SKZ weitergegeben wer-
den und die Aufmerksamkeit für unsere neuen Mit-
christen schärfen.
� Barbara Hallensleben*0

1
 | 

2
0

2
6

 	
1

5
. 

JA
N

U
A

R
 	

1
9

4
. 

JA
H

R
G

A
N

G
IS

S
N

 1
4

2
0

-5
0

4
1

	
FA

C
H

Z
E

IT
S

C
H

R
IF

T
 U

N
D

 A
M

T
LI

C
H

E
S

 O
R

G
A

N

Die Kirche zum heiligen Dimitrios in Zürich.	�  (Bild: Verband Orthodoxer Kirchen Zürich / Vera Markus)



In dieser Ausgabe
Carte Blanche
Bischof Charles Morerod über den Austausch 
mit orthodoxen Christen	 3

Integration
Aufnahme von Schweizer Heiligen in die orthodoxe Ikonografie	 4

Orthodoxe Gemeinden
Wie sie entstanden und entstehen	 6

Ukrainische Christen: zwei Praxisbeispiele
Aufgenommen in die multinationale Dreifaltigkeitsgemeinde	 8 
Wie die christkatholische Kirche in Bern zur Neu- 
gründung verhalf	 10

Leserstimme
Zu « ... und Friede sei mit euch» (SKZ 23/2025)	 online*

Amtliche Mitteilungen
	 12

Anzeigen
	 15

Impressum
	 15

Editorial
Ein Jahresprogramm
Angesichts der tiefgreifenden Trans-
formationen, die wir Menschen zur Zeit 
erleben, wachsen die Unsicherheiten im 
persönlichen, sozialen, politischen und 
wirtschaftlichen Leben. Die Antworten 
auf diese Unsicherheiten sind unter-
schiedlich: von Gleichgültigkeit über 
Angst bis Radikalisierung. Der venezola-
nische Autor Moisés Naim fasste die 
Entwicklungen, die insbesondere auch 
die Demokratie gefährden, in drei Ps 
zusammen: Polarisierung, Post-Wahrheit 
und Populismus. Und der venezolanische 
Jesuit Arturo Sosa fügt ein viertes P 
dazu: Protektionismus. Was können wir 
als Christ/innen auf diese Ent-
wicklungen antworten? Was gilt es 
bewusst zu stärken? Diese vier Ps haben 
mich veranlasst, auch nach vier Ps zu 
suchen: Polarität, Perspektive, Person 
und Proexistenz. Polarität: Menschliches 
Leben spielt sich in Polaritäten ab und
es gilt in der Spannung zwischen den 
Polen zu leben und diese fruchtbar zu 
machen. Perspektive: Jede/r blickt aus 
seinem Blickwinkel auf eine Sache. Das 
ergibt eine Vielfalt von Perspektiven und 
gemeinsam sind wir auf dem Weg, nach 
der Wahrheit zu streben. Als Antwort 
auf den Populismus sehe ich als eine 
Möglichkeit, die einzelne Person zu 
stärken, sie zu befähigen, eine eigene 
Meinung zu bilden und zu vertreten. 
Und bei der Proexistenz geht es darum, 
sich für die anderen jenseits der Wir-
Gruppe einzusetzen. 
� Maria Hässig

2

* Prof. Dr. Barbara Hallensleben (Jg. 1957) ist 

Professorin für Dogmatik und Theologie der 

Ökumene an der Theologischen Fakultät der 

Universität Freiburg i. Ü. Sie ist Direktorin des 

Zentrums St. Nikolaus für das Studium der Ostkirchen 

und Mitglied der Gemeinsamen Internationalen 

Kommission für den theologischen Dialog zwischen 

der katholischen und der orthodoxen Kirche.

* www.kirchenzeitung.ch



CARTE BLANCHE

Die in der Schweiz lebenden «orientalischen» 
Christen sind sowohl Orthodoxe im weiteren 
Sinne (darunter beispielsweise Kopten oder Ar-
menier, die sich als orthodox bezeichnen, aber 
von den mit dem Patriarchat von Konstantinopel 
vereinigten Kirchen nicht als solche anerkannt 
werden) als auch Katholiken orientalischer Riten. 
Die Orthodoxen machen offenbar zwischen zwei 
und drei Prozent der Schweizer Bevölkerung aus. 
Ich kenne die Zahl der Katholiken orientalischer 
Riten nicht, die oft aus der Ukraine (griechisch-
katholisch), dem Libanon (Maroniten und Melki-
ten), dem Irak (Chaldäer), aber auch aus dem 
gesamten Nahen Osten (bis nach Indien) stam-
men, mit kleinen eritreisch-katholischen Gemein-
schaften.
Ihre Ankunft wurde häufig durch Kriege in ihren 
Herkunftsländern verursacht. Ich begegne ihnen 
recht häufig, und sie geben ein grossartiges 
Zeugnis des Glaubens im Leiden. Ihre Liturgie, die 
oft teilweise auf Französisch gefeiert wird, ist 
auch für «westliche» Christen eine Quelle der 
Inspiration.
Die Katholiken des orientalischen Ritus sind Ein-
wanderer oder Nachkommen von Einwanderern. 
Aus pastoraler Sicht dürfen ihre Gemeinschaften 
nicht als «sprachliche Missionen» betrachtet wer-
den, wie dies bei den italienischen, spanischen 
oder portugiesischen Gemeinschaften der Fall 
ist, die dem lateinischen Ritus angehören und in 
meiner Diözese oft in interkulturelle Seelsorge-
einheiten integriert sind, in denen manchmal 
Liturgien in mehreren Sprachen stattfinden. 
Wenn Katholiken des orientalischen Ritus ihr 
Land verlassen, wird die Existenz ihres Ritus ge-
fährdet, und es ist von entscheidender Bedeu- 
tung, diesen rituellen Reichtum zu bewahren, 
nachdem jahrhundertelang die Tendenz bestand, 
die Katholiken des orientalischen Ritus zu latini-
sieren. Es ist sehr bewegend, Chaldäer in Ara-
mäisch, der Sprache Jesu, beten zu hören.
Ich spreche hier von der Schweiz, aber ich habe 
15 Jahre in Italien gelebt. Dort habe ich die italie-

nischen Ostkirchen kennengelernt: die Eparchie 
Lungro in Kalabrien und die Eparchie Piana degli 
Albanesi in Sizilien, die aus der albanischen Ein-
wanderung im 14. Jahrhundert hervorgegangen 
sind, sowie die Territorialabtei Grottaferrata bei 
Rom (gegründet im 11. Jahrhundert). In Kalabrien 
gibt es eine griechischsprachige Minderheit: Dies 
ist nicht auf eine jüngere Einwanderung zurück-
zuführen, sondern auf die Beibehaltung dieser 
Sprache, die seit der Antike in der Region ge-
sprochen wird. Die Koexistenz von Katholiken 
des lateinischen Ritus und des orientalischen 
Ritus ist in der Schweiz eher neu, aber in einem 
Nachbarland besteht sie seit Jahrhunderten in 
guter Harmonie.
Die Erfahrung zeigt, dass es die orientalischen 
Katholiken freut, wenn wir westliche Katholiken 
manchmal an Liturgien der orientalischen Riten 
teilnehmen. Dies zeigt sich besonders deutlich 
bei Menschen, die von Gewalt geprägt sind, bei-
spielsweise in der Ukraine oder im Nahen Osten. 
Die Freude, die ihnen unsere Nähe bereitet, ist 
ansteckend und überträgt sich auf uns.
Was die Orthodoxen betrifft (im Sinne von Ost-
christen, die nicht im konfessionellen Sinne ka-
tholisch sind), so legen sie grossen Wert darauf, 
in die religiöse Landschaft der Schweiz auf-
genommen zu werden. Es ist bemerkenswert, 
dass das orthodoxe Zentrum von Chambésy (in 
der Nähe von Genf), das dem ökumenischen 
Patriarchat von Konstantinopel untersteht, ein 
Ausbildungsprogramm anbietet, das die Ent-
sendung von Studenten an die theologischen 
Fakultäten von Genf (reformiert) und Freiburg 
(katholisch) umfasst. Einige studieren übrigens 
einfach an einer katholischen Fakultät: Dies er-
möglicht ein gegenseitiges Kennenlernen, das 
den Dialog fördert, denn Unwissenheit führt zu 
Angst und möglicherweise zu Aggressivität.

� +Charles Morerod OP,
� Bischof von Lausanne, Genf und Freiburg

«Ihre Freude überträgt sich auf uns»
Bischof Charles Morerod hat langjährige Erfahrungen im In- und Ausland 

mit orthodoxen Christen. Im Zusammenleben und im Feiern mit ihnen hat 

er bereichernde und schöne Erfahrungen gemacht, die er hier gerne teilt.

Mgr. Dr. Dr. Charles Morerod

(Jg. 1961) ist Bischof von 

Lausanne-Genf-Freiburg mit

Sitz in Freiburg und seit 2025 

Präsident der Schweizer 

Bischofskonferenz. Er gehört

dem Predigerorden (OP) an.

01 |  2026	 15. JANUAR	      194. JAHRGANG

3



INTEGRATION

4

«Inkulturation» bezeichnet in der westlichen 
theologischen Terminologie seit den katholi-
schen und protestantischen Missionen in ausser-
europäischen Ländern im 19./20. Jahrhundert 
den Prozess, durch den das Evangelium in loka-
len Kulturen Wurzeln schlägt, so dass diese nicht 
zerstört, sondern von innen heraus transformiert 
werden. So vollzieht sich eine Begegnung zwi-
schen dem christlichen Glauben und einer Welt, 
die ihn zuvor nicht kannte.

Aufbau von Migrationsgemeinden
Wenn man von der Inkulturation orthodoxer 
Christen in der Schweiz oder allgemeiner im 
Westen spricht, treten andere Aspekte hervor, 
denn die Präsenz dieser Kirchen ist nicht das 
Ergebnis eines Missionsauftrags, sondern folgt 
aus russischen, griechischen, rumänischen, ser-
bischen, bulgarischen oder mazedonischen Mi-
grationen, hauptsächlich während des 20. Jahr-
hunderts. Die bolschewistische Revolution von 
1917, Konflikte im Nahen Osten in den 1920er-
Jahren, der Zusammenbruch des Sowjetblocks 
1991, Kriege im ehemaligen Jugoslawien Ende 
der 1990er-Jahre und schwierige wirtschaftliche 
Bedingungen und der Ukraine-Krieg führten zur 
Zerstreuung von Millionen orthodoxer Christen 
im Westen. In ihren jeweiligen Aufnahmeländern 
suchten sie nach Räumen, um ihren Glauben 
nach der eigenen Tradition leben zu können.
In diesem Kontext ist die Gründung orthodoxer 
Pfarreien und Klöster in der Schweiz nicht als 
Projekt der Verbreitung der eigenen Glaubens zu 
verstehen, sondern in eine Logik des pastoralen 
Überlebens eingebettet: In den frühen Phasen 
der Migration ging es darum, die Sprache, die 
Bräuche und die Gottesdienstformen zu be-
wahren, um den Schock der Entwurzelung zu 
mildern. So wurde die Pfarrei zum Ort, um das 
religiöse und kulturelle Gedächtnis im Zusam-
menhang mit den jeweils eigenen Ursprüngen zu 
bewahren. Dadurch wurde die Verbindung zwi-
schen Glaube und nationaler Identität, die von 
den orthodoxen Ländern ererbt war, aufrecht-
erhalten, und die universelle Dimension im 
Selbstverständnis der Orthodoxie konnte sich 
nur langsam entfalten. 

Durch die Unsicherheit der Anfänge orthodoxer 
Präsenz im Westen und durch die materielle Ab-
hängigkeit der Gemeinden von den Ortskirchen 
verfestigte sich diese Situation. Ohne eigene 
Infrastrukturen und ausreichende Ressourcen 
profitierten orthodoxe Gemeinschaften oft von 
der Grosszügigkeit der katholischen oder protes-
tantischen Kirchen, die ihnen Kirchenräume zu 
symbolischen Preisen abtraten oder vermieteten. 
Eine aktive Mission unter der lokalen Bevölkerung 
hätte die den Gastkirchen geschuldete An-
erkennung verletzen können. So beschränkten 
sich die orthodoxen Pfarreien anfänglich auf eine 
auf Migrationsgemeinden ausgerichtete Seel-
sorge.

Inkulturation von innen
In diesem Kontext waren die Glaubensgemein-
schaften weniger daran interessiert, sich der 
Kultur zuzuwenden, die sie aufnahm; sie wollten 
einfach in einer Umgebung, die nicht ihre eigene 
war, Kirche bleiben. Inkulturation war für die 
Orthodoxen zunächst ein Werk der Ver-
wurzelung: Wie kann man auf neuem Boden Fuss 
fassen, ohne die Kontinuität mit den Ursprüngen 
abzubrechen, ohne das historische, liturgische, 
ästhetische und spirituelle Gedächtnis zu ver-
lieren?
Antworten auf diese Fragen entstanden im all-
täglichen Leben von Migrantenfamilien: Kinder, 
die in den Sprachen des Aufnahmelandes auf-
wuchsen, verstanden die Liturgie ihrer Eltern 
nicht mehr, und das intime Wort der Beichte 
suchte nach einer neuen Sprache. So ergab sich 
die Notwendigkeit, die Orthodoxie in einer ande-
ren sprachlichen Form zu leben. Das öffnete den 
Weg für die schrittweise Einführung der Sprache 
des Aufnahmelandes in die liturgische Feier, die 
Predigt, die Beichte, die Katechese oder sogar in 
die Pfarreigemeinschaft. Die orthodoxe Inkultu- 
ration geht aus dem Herzen der Gemeinde her-
vor, es handelt sich oft um eine Bewegung von 
unten nach oben.
Zugleich öffnete die zaghafte Ankunft lokaler 
Konvertiten, die von Aspekten der Orthodoxie 
angezogen war – sei es Liturgie, Musik, Ikono-
grafie, Theologie usw. –, einen intimeren und 

Inkulturation aus dem Herzen der Gemeinde
Der Alltag orthodoxer Familien sowie zur orthodoxen Kirche konvertierte 

Schweizerinnen und Schweizer sind für orthodoxe Gemeinschaften

Anlass und Motivation, sich zu inkulturieren.  

Dr. Maria Hämmerli (Jg. 1978)

ist Oberassistentin für Religions-

wissenschaft und Mitglied im 

Direktorium des Zentrums für das 

Studium der Ostkirchen an der 

Universität Freiburg i. Ü. Ihre 

Forschungsarbeiten widmen sich 

den orthodoxen Kirchen sowohl in 

Osteuropa als auch in westlichen 

Migrationskontexten.



01 |  2026	 15. JANUAR	      194. JAHRGANG

5

lebendigeren Dialog mit dem westlichen christlichen Erbe. 
Indem sie das gemeinsame heilige Gedächtnis ins-
besondere der ersten Jahrhunderte entdecken, das den 
kirchlichen Entfremdungen und Spaltungen vorausging, 
wurzeln sich die Orthodoxen leichter in ihren neuen 
Kontexten ein.

Gemeinsames christliches Erbe entdecken
So begann eine geduldige Suche: das Leben der Heiligen 
der ersten Jahrhunderte wurde wiederentdeckt, ihre 
Reliquien, ihre Darstellungen und Legenden aus ihrem 
Leben. Eine Vergangenheit, die der Westen zu vergessen 
geneigt ist, wird so zum lebendigen Fundament der 
orthodoxen Gegenwart. Ein gemeinsames religiöses Ge-
dächtnis zu besitzen, ist nicht nebensächlich: Es ist die 
kostbare Verankerung einer Gemeinschaft, die Kontinui-
tät nicht als Nostalgie, sondern als wirksame Gegenwart 
lebt. So läuft die Inkulturation auf einen Prozess der «Fi-
liation» hinaus, gleichsam eine Integration in die christ-
liche «Familiengeschichte»: Orthodoxe Christen identi-
fizieren Väter und Mütter im Glauben in der heiligen 
Geschichte des Aufnahmelandes. 
Es kommt zu einer langsamen, oft stillen Transformation, 
in der sich Gedächtnis, Glaube und Kultur in der Treue zu 
einer lebendigen Tradition vereinen und auch der lokalen 
Kultur neue Ressourcen erschliessen. In Westeuropa 
werden z. B. Kirchen nach lokalen Heiligen benannt: Co-
lumban, Patrick und Brigid in Irland; Alban und Beda in 
Grossbritannien; Geneviève und Germain in Frankreich; 
Mauritius, Felix und Regula in der Schweiz; Kilian und 
Bonifatius in Deutschland usw. Inzwischen sind sogar 
Ikonen entstanden, die die «Synaxis aller orthodoxen 
Heiligen» der Kirche in Amerika, Grossbritannien, Belgien, 
der Schweiz usw. darstellen. Damit wiederholt sich eine 
in den orthodoxen Ländern etablierte ikonografische 
Praxis, mit der nationale Kirchen Feste und Darstellungen 
ihrer «nationalen» Heiligen eingeführt haben.
Die orthodoxe Verehrung dieser lokalen Heiligen erfordert 
auch die Komposition von Hymnen und Gebeten, die 
ihnen gewidmet sind. Die Gesamtheit der lokalen Heiligen 
wird in der Regel am zweiten oder dritten Sonntag nach 
Pfingsten gefeiert. Der Verfasser des «Hymnus auf alle 
Heiligen, die im Land Helvetiens geblüht haben», der ver-
storbene Bischof Ambrosius der russischen orthodoxen 
Auslandskirche (ROCOR), hat dieses Fest auf ein Datum 
gelegt, das für die Schweiz symbolisch bedeutsam ist: 
den Schweizer Bettag am dritten Sonntag im September. 
Er liess auch eine Schweizer Flagge in orthodoxer Version 
besticken, die das Monogramm Christi und das griechi-
sche Verb NIKA (das «erquickt» bedeutet) zwischen den 
Balken des Schweizer Kreuzes einfügt.
Eine weitere Praxis, die dazu beiträgt, die Integration der 
heutigen orthodoxen Gläubigen in die westliche christ-
liche Vergangenheit zu bekräftigen, ist der Besuch reli-

giöser Stätten, besonders solcher, an denen die Reliquien 
lokaler Heiliger aufbewahrt werden, etwa Saint-Maurice 
und die Nikolaus-Kathedrale in Freiburg i. Ü., ähnlich in 
anderen westeuropäischen Ländern. Eine der wichtigsten 
Manifestationen dieser neuen «Verwandtschaft» mit den 
westlichen Heiligen, denen ich in der Schweiz begegnet 
bin, war die Einführung der Schutzpatrone der Stadt Zü-
rich – Felix, Regula und Exuperantius – in die liturgische 
Praxis der orthodoxen Gemeinschaften des Kantons. Das 
Fest, das am 11. September gefeiert wird, bringt zwölf 
lokale orthodoxe Gemeinden zusammen sowie Vertreter 
anderer christlicher Traditionen und sogar offizieller Be-
hörden, die zur Teilnahme eingeladen sind. Dem Gebets-
gottesdienst folgt eine Prozession zu dem Ort, wo die 
drei Heiligen der Überlieferung nach enthauptet wurden, 
d. h. an den Ufern der Limmat, wo heute die Wasserkirche 
steht.

Die Inkulturation orthodoxer christlicher Gemeinschaften 
in der Schweiz und im Westen allgemein vollzieht sich 
also in einer gleichsam umgekehrten Bewegung zu der-
jenigen, die von den katholischen und protestantischen 
Missionen des 19. und 20. Jahrhunderts angestrebt wurde 
und die zum Begriff «Inkulturation» geführt hat: Es geht 
nicht darum, eine neue religiöse Botschaft zu bringen, 
die dazu bestimmt ist, das Aufnahmemilieu zu trans-
formieren, sondern darum, den Glauben in der Sprache 
eines anderen Volkes sprechen zu lassen und ihn in ein 
anderes Erdreich zu verpflanzen, indem man ihn aus den 
Quellen eines gemeinsamen heiligen Gedächtnisses 
nährt.� Maria Hämmerli

Die Ikone der Versammlung aller Schweizer Heiligen.� (Bild: orthodoxe-heilige.ch)



ORTHODOXE GEMEINDEN

6

Jedes Jahr im September, am Sonntag des 
Knabenschiessens, begegnen Spaziergänger in 
den Gassen der Zürcher Altstadt einer Prozes-
sion mit Kreuz-, Banner- und Ikonenträgern. Seit 
Beginn des Jahrhunderts versammeln sich die 
orthodoxen Gemeinden Zürichs an diesem Tag, 
um die Heiligen Felix, Regula und Exuperantius 
zu feiern, die – der Überlieferung nach – nach 
dem Martyrium der Thebäischen Legion aus 
Saint-Maurice geflohen sein sollen, um an den 
Ufern der Limmat Zuflucht zu finden und ihrer-
seits ihr Leben für Christus hinzugeben. Die 
Prozession führt armenische, bulgarische, kop-
tische, äthiopische, griechische, rumänische, 
russische, serbische und andere Gläubige zum 
Grossmünster, wo zunächst die Gebete der rö-
mischen Katholiken, der Reformierten und der 
Christkatholiken erklingen, dann jene der 
byzantinisch-orthodoxen und schliesslich jene 
der orientalisch-orthodoxen Christen.
Indem orthodoxe Christen zu Ehren der drei 
Stadtpatrone durch die Strassen Zürichs ziehen, 
knüpfen sie an eine christliche Geschichte an, 
die sie auch als die ihre betrachten. Um das Jahr 
300 kamen die Märtyrer der Thebäischen Legion, 
wie ihr Name andeutet, aus Ägypten: Die ägyp-
tischen Christen erklären stolz, dass der heilige 
Mauritius und seine Gefährten die ersten Kopten 
in der Schweiz waren. Die Orthodoxen des by-
zantinischen Ritus erinnern ihrerseits daran, dass 
sie die westlichen Heiligen des ersten Jahr-
tausends als orthodox betrachten; einige ortho-
doxe Gemeinden organisieren Pilgerfahrten zu 
den mit diesen Heiligen verbundenen Orten.1 

Geschichtliche Entwicklung
Die Orthodoxen machen heute etwa drei Prozent 
der Bevölkerung unseres Landes aus; dieser Pro-
zentsatz schliesst sowohl die byzantinisch-
orthodoxen als auch die orientalisch-orthodoxen 
Christen ein. Dieser Artikel konzentriert sich auf 
die Gemeinden des byzantinischen Ritus (siehe 
Kasten für einige Informationen über die 
orientalisch-orthodoxen Kirchen). Die ersten bei-
den für den orthodoxen Gottesdienst errichteten 
Gebäude gehen bereits auf das 19. Jahrhundert 
zurück: die russischen Kirchen in Genf (1866) und 

Vevey (1878). Eine dritte, griechische Kirche 
wurde 1925 in Lausanne eingeweiht. Danach 
musste man ein halbes Jahrhundert warten, bis 
griechische Kirchen in Chambésy GE (1975) und 
in Zürich (1985) gebaut wurden. Der Aufschwung 
der orthodoxen Gemeinden in der Schweiz ist 
jüngeren Datums: 1985 gab es nur etwa 20 Ge-
meinden, heute sind es fast 70 Gemeinden unter-
schiedlicher Grösse.2

Im Laufe der letzten 50 Jahre hat sich in der 
Schweiz neben den bereits bestehenden russi-
schen und griechischen Gemeinden eine deut-
liche Diversifizierung vollzogen. Die Entwicklung 
der Orthodoxie ist mit Migrationsbewegungen 
unterschiedlicher geografischer Herkunft und 
Ursachen verbunden: politische Umwälzungen 
oder Konflikte, die Bevölkerungen keine andere 
Wahl als das Exil lassen, seien es russische 
Flüchtlinge nach 1917 oder heute ukrainische 
Flüchtlinge, in anderen Fällen auch Bevölkerungs-
gruppen, die zum Arbeiten in die Schweiz kamen 
und schliesslich hier blieben.

Die erste serbische Gemeinde entstand 1969; 
zahlenmässig ist sie die wichtigste orthodoxe 
Bevölkerungsgruppe in unserem Land, mit neun 
Gemeinden und Gottesdiensten in mehreren 
weiteren Ortschaften. Rumänische Gemeinden 
begannen sich in den 1970er- und 1980er-Jahren 
zu organisieren, nach gelegentlichen liturgischen 
Feiern bereits im vorhergehenden Jahrzehnt. Die 
erste mazedonische orthodoxe Gemeinde in der 
Schweiz organisierte sich in den 1990er-Jahren. 
Eine bulgarische orthodoxe Gemeinde bildete 
sich 2009 in Zürich und eine weitere 2018 in Genf. 
Schliesslich haben sich infolge des Krieges in der 
Ukraine und der Aufnahme zahlreicher Flücht-
linge aus diesem Land in der Schweiz Ansätze 
zu ukrainischen Gemeinden gebildet, während 
ein Teil der Ukrainer eher am liturgischen Leben 
russischer orthodoxer oder anderer Gemeinden 
teilnimmt. Sollte sich ein Teil dieser Flüchtlinge 
dauerhaft in der Schweiz niederlassen, worauf 
vieles hindeutet, wird dies zur dauerhaften Eta-
blierung ukrainischer orthodoxer Gemeinden 
führen.

Von der Migration zur Niederlassung
Das Entstehen orthodoxer Gemeinden in der Schweiz ist mit diversen 

Migrationsbewegungen verbunden. Orthodoxe Gläubige unterschiedlicher 

geografischer Herkunft fanden hier Zuflucht und blieben. 

Dr. Jean-François Mayer (Jg. 1957) 

ist Historiker und auf die 

Erforschung zeitgenössischer 

religiöser Bewegungen speziali-

siert. Er hat in Freiburg das Institut 

Religioscope und die Webseite 

www.religion.info gegründet 

sowie das Verzeichnis der 

orthodoxen Pfarreien in der 

Schweiz (www.orthodoxie.ch). 

1 Siehe www.orthodoxe-heilige.ch
2 Siehe www.orthodoxie.ch/de/deutsch



ORTHODOXE GEMEINDEN01 |  2026	 15. JANUAR	      194. JAHRGANG

7

Zunahme orthodoxer Gemeinden
Bei der Darstellung der Situation der orthodoxen Christen 
schwankt man zwischen Singular und Plural: «die ortho-
doxe Kirche» im Singular, weil der Glaube derselbe und 
der liturgische Rahmen identisch ist, mit geringfügigen 
Variationen bei lokalen Bräuchen und natürlich sprach-
lichen Unterschieden; «die orthodoxen Kirchen» im Plural, 
weil sie in Kirchen strukturiert bleiben, die mit einer na-
tionalen Identität verbunden sind. Auf Schweizer Boden 
überlagern sich ihre Strukturen auf demselben Territorium 
– im Widerspruch zu den orthodoxen ekklesiologischen 
Prinzipien, aber unter Berufung auf die Notwendigkeiten 
der vielgestaltigen Bedürfnisse der «Diaspora». In Europa 
wie in Nordamerika steht die Entwicklung hin zu territorial 
strukturierten Diözesen, die Orthodoxe unterschiedlicher 
nationaler Herkunft vereinen, nicht auf der Tagesordnung: 
Die Überlagerung von Diözesen auf demselben Territo-
rium, die jeweils einem anderen Patriarchat unterstehen, 
scheint sich fortzusetzen.

Wie in anderen Ländern war eine Konferenz der ortho-
doxen Bischöfe in der Schweiz eingerichtet worden, aber 
da nur ein Bischof permanent in der Schweiz residierte 
(Metropolit Maximos mit Sitz in Chambésy), war sie nie 
sehr aktiv und befindet sich heute im Ruhezustand. Die 
Anerkennung einer autokephalen orthodoxen Kirche in 
der Ukraine durch das Patriarchat von Konstantinopel im 
Jahr 2019 hat zu einer schweren Krise zwischen den 
Patriarchaten von Moskau und Konstantinopel geführt 
hat, mit Auswirkungen weit über die Ukraine hinaus und 

mit unvorhersehbaren langfristigen Folgen. Auf lokaler 
Ebene hindert dies nicht an der Fortsetzung der Be-
ziehungen zwischen den verschiedenen orthodoxen 
Gemeinden: So vereint der Verband Orthodoxer Kirchen 
im Kanton Zürich, der 2014 gegründet wurde, weiterhin 
die Vertreter der verschiedenen orthodoxen Gemeinden 
(einschliesslich jener, die zu den orientalisch-orthodoxen 
Kirchen gehören).

Angesichts der jüngsten Zunahme der orthodoxen Prä-
senz in der Schweiz, die ähnlich stark wie der Islam 
wächst, ist es natürlich, dass die Migrationsdimension 
die orthodoxe Landschaft in der Schweiz stark prägt. 
«Viele orthodoxe Kirchen im Kanton Zürich dienen nicht 
nur als geistliche Gemeinden, sondern bieten ins-
besondere der Jugend der verschiedenen Diaspora-Ge-
meinden eine Stütze in der Identitätsfindung als Secondo 
oder Asylant in der Schweiz», betont der Verband Ortho-
doxer Kirchen im Kanton Zürich.3 In der Westschweiz 
verwenden einige Gemeinden hauptsächlich oder weit-
gehend Französisch. In der Deutschschweiz hingegen 
sind Gottesdienste auf Deutsch weniger zahlreich, auch 
wenn sich Bemühungen in diese Richtung abzeichnen.4 
Die orthodoxen Kirchen sind dabei, sich dauerhaft zu 
etablieren, doch die zukünftige Ausrichtung ihres Zeug-
nisses in der Schweiz bleibt offen.
� Jean-François Mayer

3 Siehe Shortlink https://shorturl.at/AIttz
4 Siehe Shortlink https://shorturl.at/aO4mH

Diese Kirchen, die als «vorchalcedonisch» bezeichnet werden, 

weil sie die Beschlüsse des Konzils von Chalcedon (451) nicht 

angenommen haben, haben ebenfalls eine starke Zunahme ihrer 

Präsenz in der Schweiz erfahren. Bereits in den 1920er-Jahren 

feierten die Armenier gelegentlich Liturgien in Genf, wo 1969 eine 

Kirche geweiht wurde; eine armenische Gemeinde mit Zentrum 

in Zürich organisiert Liturgien an mehreren Orten in der Deutsch-

schweiz. Die Kopten aus Ägypten begannen ab den 1980er-Jah-

ren, ihr religiöses Leben in der Schweiz zu organisieren, als sie 

noch sehr wenige waren; heute haben sie drei Kirchen und feiern 

monatlich Liturgien an einigen weiteren Orten. Die syrisch-ortho-

doxe Kirche von Antiochien konnte 1996 für einen symbolischen 

Preis ein ehemaliges Kapuzinerkloster erwerben, das heute zum 

Kloster Mor Avgin (St. Eugen) in Arth im Kanton Schwyz geworden 

ist: Es bildet ein Zentrum des syrisch-orthodoxen religiösen Le-

bens in der Schweiz und ist Residenz des Erzbischofs für die 

Schweiz und Österreich. Schliesslich sind seit Ende der 1990er-

Jahre mehrere äthiopisch-orthodoxe und vor allem eritreisch- 

orthodoxe Gemeinden entstanden; 2024 wurde in Lausanne der 

Grundstein für eine eritreische Kirche gelegt. � jfm

Die orientalisch-orthodoxen Kirchen



UKRAINISCHE CHRISTEN

8

Die Russische Orthodoxe Kirche im Ausland ist 
aus dem Schmerz der Vertreibung geboren. Seit 
ihrer Gründung im Jahr 1921 wurde sie zur Zu-
flucht für viele, die ihre Heimat verloren, aber den 
Glauben bewahrt haben. «Ich war ein Fremdling, 
und ihr habt mich aufgenommen» (Mt 25,35). 
Diese Worte des Herrn sind zum Massstab für 
Generationen orthodoxer Christen geworden, die 
in den russischen Kirchen des Auslands Zuflucht 
gefunden haben.

Ich selbst wurde in der Ukraine geboren und be-
treue seit 2013 verschiedene Gemeinden der 
Russischen Orthodoxen Kirche im Ausland in der 
Schweiz. Der Krieg traf mich während meines 
Dienstes in Zürich, wo ich als zweiter Priester 
tätig war. Unser damaliger achtzigjähriger Vor-
steher, Vater Peter, wurde 1944 in Danzig ge-
boren, in einer Familie mit einem deutschen 
Vater und einer russischen Mutter. Die Familie 
musste, als die Front näher rückte, Riga ver-
lassen und in den Westen fliehen.
Als im Februar 2022 die neuen Kriegsereignisse 
begannen, erkrankte Vater Peter schwer vor 
seelischem Schmerz. Er erinnerte sich daran, wie 
sein Vater in einem bitterkalten Winter im Hafen 
von Danzig Kohlereste von Kriegsschiffen sam-
melte, um den neugeborenen Sohn zu wärmen. 
«Wenn man das Übel des Krieges wieder sieht», 
sagte er, «schmerzt das Herz nicht nur wegen 
der Lebenden, sondern auch im Andenken an 
das Leiden unserer Eltern.» Kurz darauf wurde er 
bettlägerig.

In meiner ersten Predigt nach Ausbruch des 
Krieges, vor einer erschütterten und ver-
unsicherten Gemeinde, zitierte ich die Worte von 
Vater Peter über seine multinationale Pfarrei, in 
der Russen, Ukrainer, Serben, Bulgaren und 
Schweizer gemeinsam beteten. Auf die Frage, 
wie es ihm gelungen sei, den Frieden in einer so 
vielfältigen Gemeinschaft zu bewahren, antwor-
tete er: «In dreissig Jahren meines Priester-
dienstes habe ich nie jemanden gefragt, woher 
er kommt. Wir alle sind Kinder Gottes, vereint um 
den einen eucharistischen Kelch.»

Diese Worte erinnern uns an das Gebot Christi: 
«Daran werden alle erkennen, dass ihr meine 
Jünger seid, wenn ihr Liebe untereinander habt» 
(Joh 13,35). Getragen von dieser Liebe begannen 
orthodoxe Christen aus Russland und anderen 
Ländern sofort, ukrainischen Flüchtlingen zu 
helfen – sie öffneten ihre Häuser, ihre Herzen und 
ihre Kirchen.

Neue Zeiten – neue Prüfungen
Mit Beginn des Krieges zeigte sich erneut, dass 
die Kirche ein Halt für jene bleibt, die ihr Zuhause 
und ihre Sicherheit verloren haben. Priester in 
der ganzen Schweiz begannen, Flüchtlingslager 
zu besuchen und geistliche sowie materielle Hilfe 
zu leisten.
Besonders schwer war es, die älteren Frauen zu 
sehen – jene, die in den sowjetischen Zeiten den 
Glauben trotz Verfolgung bewahrten und ihn an 
Kinder und Enkel weitergaben. Nun, im Alter, sind 
sie in Heime eingeschlossen, sprachlich isoliert 
und kaum in der Lage, eigenständig zur Kirche 
zu kommen. Bürokratische Hürden verhinderten 
die Einrichtung von Gebetsräumen und die Be-
wohner der Lager wechselten häufig, oft war 
nach zwei Wochen die Hälfte fort.
Doch der Herr verlässt die Suchenden nicht. 
Durch das Internet, durch Bekannte und zufällige 
Begegnungen fanden neue Menschen ihren Weg 
zu uns. Viele von ihnen waren tiefgläubig: Sänger, 
Altardiener, freiwillige Helfer. Sie brachten neue 
Lebenskraft und wärmende Liebe in unsere Ge-
meinden. Kleine Kirchen, die früher 40 bis 50 
Gläubige fassten, füllen sich nun an Festtagen 
mit mehreren Hundert Gläubigen, die Trost su-
chen.
Für viele wurde die Kirche zum ersten Zuhause 
in einem neuen Land – ein Ort, an dem man das 
vertraute Wort hört, gemeinsam betet und ein-
fach unter Seinesgleichen ist. Die Kirche hilft 
nicht nur im Gebet, sondern lehrt Dankbarkeit, 
Treue und inneren Frieden. «Selig sind die Fried-
fertigen, denn sie werden Kinder Gottes heissen» 
(Mt 5,9).
Die Russische Orthodoxe Kirche im Ausland, die 
seit über hundert Jahren geistliche Fürsorge für 
Emigranten leistet, hilft den Menschen, ihren 

Eine Kirche für Menschen in der Fremde
Vladimir Svistun ist ukrainischer Priester in der multinationalen ortho-

doxen Dreifaltigkeitsgemeinde in Bern. Er erzählt, wie seine Gemeinde

seit ihrem Bestehen zu einem ersten Zuhause für Flüchtlinge wurde. 

P. Vladimir Svistun (Jg. 1982)

stammt aus der Ukraine und ist 

Priester der Russischen 

Orthodoxen Kirche im Ausland;

er ist als Vorsteher der orthodo-

xen Dreifaltigkeitsgemeinde in 

Bern tätig.



UKRAINISCHE CHRISTEN01 |  2026	 15. JANUAR	      194. JAHRGANG

9

Glauben zu bewahren und sich gleichzeitig im neuen 
Umfeld zu verwurzeln und dort gute Früchte zu bringen.
Schon in den ersten Kriegswochen wurde unsere Drei-
faltigkeitsgemeinde in Bern zu einem Zentrum der Flücht-
lingshilfe. Menschen, die die Sprache nicht beherrschten 
und nicht wussten, wohin sie sich wenden sollten, kamen 
vom Bahnhof direkt in die Kirche. Ohne jegliche finanzielle 
Unterstützung halfen wir bei Übersetzungen, Dokumen-
ten, Behördengängen und der Wohnungssuche. Schon 
bald zeigte sich, dass unsere neuen Gemeindemitglieder 
viele Talente mitbrachten: professionelle Chorleiter, Mu-
siker, Floristen, Ärzte, Pädagogen.

Mit dem Zuzug vieler Kinder musste der Religionsunter-
richt neu organisiert werden. Eine geflüchtete Chorleiterin 
gründete einen Kinderchor. Die Jugend nahm an ortho-
doxen Lagern und Wallfahrten teil, traf Gleichaltrige aus 
anderen Gemeinden und Ländern. «Lasst die Kinder zu 

mir kommen und hindert sie nicht; denn solchen gehört 
das Reich Gottes» (Mk 10,14). Wenn man sieht, wie Kinder, 
fern ihrer Heimat, auf Kirchenslawisch singen, spürt man, 
dass sie die Zukunft unserer Gemeinden sind.

Die Gemeinde hilft auch bei der Integration. Ich erinnere 
an die erste Generation der «weissen» Emigration, die 
stets hoffte, in die Heimat zurückzukehren, und doch hier 
begraben wurde. Daher sage ich neuen Gemeindemit-
gliedern: «Lernt die Sprache – selbst wenn es schwer ist, 
selbst wenn ihr über siebzig seid. Das ist eine moderne 
Form der Askese, ein Dankopfer an jene, die euch 
Barmherzigkeit erwiesen haben.» Viele, die diesem Rat 
folgen, finden bald Arbeit und neue Perspektiven. Ihre 
Taten der Liebe und des Mitgefühls werden zu einem 
lebendigen Zeugnis des Glaubens – zu jenem Licht, das 
auch in dunklen Zeiten wärmt.

Einheit in der Vielfalt
Eine besondere Rolle im kirchlichen Leben der Schweiz 
spielt der orthodoxe Klerus aus der Ukraine. In der 
Schweiz bestehen Gemeinden der Ukrainischen Ortho-
doxen Kirche, doch viele Geistliche aus der Ukraine die-
nen auch in den Gemeinden der Russischen Auslands-
kirche. Unsere Berner Gemeinde wird regelmässig von 
drei bis vier Priestern besucht, die aus der Ukraine stam-
men und die Gläubigen in den entlegenen Regionen von 
Brig, Sion, Interlaken, La Chaux-de-Fonds und Neuchâtel 
betreuen.

Mit dem Segen unseres Bischofs entstanden in den Jah-
ren 2022 und 2023 vier neue missionarische Gemeinden: 
in Luzern, Frauenfeld, St. Gallen und Schaffhausen – alle 
auf Wunsch der Flüchtlinge, in Orten, wo es zuvor keine 
orthodoxen Kirchen russischer Tradition gab. Die Gottes-
dienste werden oft von ukrainischen Priestern gefeiert; 
Flüchtlinge, Einheimische, Russen, Moldawier, Belarussen 
und Schweizer bilden gemeinsam Chöre, organisieren 
Sonntagsschulen und schmücken die Kirchen.
Besonderer Dank gilt der katholischen Diözese St. Gallen, 
die den orthodoxen Gemeinden gastfreundlich ihre 
Kirchenräume zur Verfügung stellt; ebenso der Christ-
katholischen Gemeinde in Luzern, deren Kirche ab-
wechselnd von russischen und ukrainischen Orthodoxen 
genutzt wird – ein lebendiges Beispiel für praktizierten 
ökumenischen Geist.

Jede Emigrationswelle – 1917–1922, 1939–1945, nach 1991 
und heute – hat unsere Gemeinden bereichert und der 
Welt die Schönheit des orthodoxen Glaubens gezeigt. Die 
Russische Auslandskirche bleibt das geistliche Zuhause 
für Menschen in der Fremde – eine Kirche, in der Leid in 
Gebet und Exil in den Weg zu Gott verwandelt wird. 
«Kommt her zu mir, alle, die ihr mühselig und beladen 
seid; ich will euch erquicken» (Mt 11,28). So war es, so ist 
es und – mit Gottes Gnade – so wird es immer sein: eine 
Kirche für Menschen in der Fremde – eine Kirche der 
Liebe, des Friedens und des Trostes.
� Vladimir Svistun

«Mit Beginn des Krieges zeigte sich 

erneut, dass die Kirche ein Halt für jene 

bleibt, die ihr Zuhause und ihre 

Sicherheit verloren haben.»  
Vladimir Svistun 



UKRAINISCHE CHRISTEN

10

Der Morgen des 24. Februar 2022, als russische 
Truppen massiv die Ukraine angriffen in der An-
nahme auf eine rasche Besetzung des Nachbar-
landes, hat bei uns in Bern nicht nur ein un-
gläubiges Entsetzen hervorgerufen, sondern 
wenig später das Leben der christkatholischen 
Kirchgemeinde Bern verändert. Schon nach we-
nigen Tagen erreichten die ersten Flüchtlinge, 
meist Frauen mit Kindern, die Stadt Bern. Eine 
Mieterin in unserer Liegenschaft an der Kram-
gasse 10 öffnete einen Keller, der sonst für kul-
turelle Anlässe genutzt worden ist. Er füllte sich 
rasch mit Menschen, die sich in einer fremden 
Umgebung neu orientieren mussten. Der An-
drang war gross, und auch bald eine Über-
forderung für die Menschen, die im Keller Gutes 
tun wollten. Als er nach kurzer Zeit wieder ge-
schlossen wurde, sassen ukrainische Flüchtlinge 
plötzlich im Kirchgemeindesaal im ersten Stock 
unseres Gemeindehauses. Der geheizte Raum 
mit einer Kaffeemaschine, die frei benutzt wer-
den konnte, lud zum Verweilen ein.

Drehpunkt Kramgasse 10
Elisabeth Amstad Schuler, Sprachlehrerin und 
seit Corona stellenlos, nahm sich mit weiteren 
Freiwilligen der Flüchtlinge an. Bald stand sie mit 
einer Fahne am Bahnhof, um diese in unserer 
Stadt willkommen zu heissen. An der Kramgasse 
10 wurden Kleider organisiert, Formulare aus-
gefüllt, Wohnungen und Möbel gesucht. In der 
ersten Zeit unterstützte Vladimir Rakov, Bern, der 
als Berater bei der Rechtsberatungsstelle für 
Menschen in Not arbeitet, in seiner Freizeit die 
Freiwilligengruppe. Mit seinen Sprachkennt-
nissen, er spricht Russisch, Ukrainisch, Deutsch 
und Englisch, war er eine grosse Hilfe. Nun 
kamen Deutschkurse, Austausche bei Kaffee und 
Kuchen und auch Filmabende mit Suppe hinzu, 
wo sich die lokale Bevölkerung mit den Flücht-
lingen mit Status S treffen konnte. Später grün-
dete Marat Hubanov den Verein «Swissassis-
tent», welcher zum Ziel hat, behinderte Men- 
schen aus der Ukraine und der Schweiz zu ver-
netzen. Es entstanden weitere Angebote wie 
psychologische Beratung, Yogakurse, Mal- und 
Kreativkurse und ein Chor sowie eine Musik-

gruppe. Der ehemalige Jugendgruppenkeller im 
Haus wurde zu einem Treffpunkt von ukraini-
schen Künstlerinnen, welche bald auch Mal- und 
Bastelkurse anboten.

Die Menschen, die an der Kramgasse 10 ein und 
aus gingen, realisierten bald, dass sie sich in den 
Räumen einer Kirche befanden. Einige fingen an, 
den Sonntagsgottesdienst oder die Mittwoch-
abendmesse zu besuchen. Gerade orthodoxen 
Menschen gefällt die Liturgie, klar strukturiert, 
mit Geistlichen in Gewändern, mit Weihrauch, 
Blumen und Kerzen, die für persönliche Anliegen 
angezündet werden können. Auch als am Altar 
eine Priesterin stand, kam dies bei den jüngeren 
und älteren, oft gut ausgebildeten modernen 
Frauen gut an. Zwar macht ihnen bis heute für 
das Verstehen der Predigt die deutsche Sprache 
zu schaffen, dies im Gegensatz zu den Kindern, 
die bald perfekt Dialekt beherrschten. Für sie 
organisierten wir nun Ferienateliers in den Som-
mer- und Herbstferien, wo ukrainische Kinder 
von sechs bis zwölf Jahren in der Mehrzahl sind. 
Dank Spenden konnten wir Ausflüge organisieren 
oder Familien die Teilnahme an Familienlagern 
und Jugendlichen in Skilagern auf der Mörlialp 
(OW) ermöglichen. Die Teilnehmenden zeigten 
sich immer sehr dankbar dafür.

Eine Neugründung
Im Frühling 2022 rief der serbisch-orthodoxe 
Kollege, Erzpriester-Stavrophor Stanko Markovic, 
Bern-Belp, an, ob wir in der Berner christ-
katholischen Kirche St. Peter und Paul dem uk-
rainischen Erzpriester Oleksandr Shestopalov für 
eine zu bildende Gemeinde Gastrecht bieten 
könnten, wie wir dies in der Vergangenheit oft 
getan hätten. Gegenwärtig werden unsere 
Räume jedoch durch die eritreisch-orthodoxe 
Kirche St. Georg Bern, eine sehr grosse Ge-
meinde, und die georgisch-orthodoxe Kirche 
sowie die ungarische römisch-katholische Mis-
sion in Bern stark belegt, weshalb wir die christ-
katholische Kirche St. Beatus im Göttibach in 
Thun zur Mitbenützung vorschlugen. Die Ge-
spräche zwischen Pfarrer Oleksandr und unse-
rem Kirchgemeinderat Bernard Moll sowie dem 

Von erster Hilfe bis zur Neugründung
Orthodoxe Ukrainerinnen und Ukrainer bekommen Hilfe und erfahren 

Heimat in den Räumen der christkatholischen Kirche in Bern. Wie es dazu 

kam und was daraus entstand, davon berichtet Pfarrer Christoph Schuler. 

Christoph Schuler (Jg. 1962)

ist christkatholischer Pfarrer in 

Bern und Grenchen. Er präsidiert 

die Christkatholische Landeskir-

che des Kantons Bern. Er ist 

«Ecumenical Officer» der 

Internationalen Altkatholischen 

Bischofskonferenz und vertritt die 

altkatholischen Kirchen der 

Utrechter Union im Zentralaus-

schuss des ökumenischen Rates. 

Er gehört verschiedenen 

kirchlichen und ökumenischen 

Gremien an.



UKRAINISCHE CHRISTEN01 |  2026	 15. JANUAR	      194. JAHRGANG

11

Schreibenden waren kurz. Wir verstanden uns inhaltlich 
gut, obwohl wir nicht miteinander sprechen konnten. Am 
Morgen des 18. Juni 2022 gründete in der Kirche St. Bea-
tus im Göttibach Priester Oleksandr mit weiteren 33 
Personen die Ukrainisch-Orthodoxe Kirche in der Schweiz. 
Sie nahmen einstimmig Statuten an und wählten sechs 
Laien in einen Kirchgemeinderat unter dem Präsidium 
von Ivan Khmara Dovganich. Danach wurde über die 
Mission und Organisation der Kirche in der Schweiz ge-
sprochen, insbesondere die Möglichkeit, Gottesdienste 
im Raum Bern abzuhalten. Der neue Kirchgemeinderat 
tagte am Nachmittag des gleichen Tages. Priester Olek-
sandr berichtete, dass er am 22. Juni zu einer Sitzung der 
Arbeitsgemeinschaft der Kirchen im Kanton Bern AKB 

eingeladen sei, wo über die Unterstützung der neu-
gegründeten Kirche gesprochen werden sollte. Daraus 
resultierte ein Antrag an die Reformierten Kirchen Bern-
Jura-Solothurn um finanzielle Unterstützung aus dem 
Kredit für Migrationskirchen, dem auch stattgegeben 
wurde. Die christkatholischen Kirchgemeinden von Biel, 
Epiphaniekirche, und Neuchâtel, Eglise Saint-Jean-Bap-
tiste, zeigten sich bereit, wie auch die Cité Saint Justin in 
Freiburg i. Ü., ukrainisch-orthodoxe Gottesdienste kosten-
los zu beherbergen, was für die kleine Gottesdienst-
gemeinde von grosser Wichtigkeit ist. In Bern hat Priester 
Oleksandr nun Gastrecht in der Kapelle des Inselspitals 
gefunden.

Ökumenische Begegnungen und Gebete
Für die Beziehung mit der christkatholischen Kirche 
waren verschiedene persönliche Begegnungen im Rah-
men von kulturellen Veranstaltungen und Gottesdiensten 
wichtig. Zu nennen sind etwa ein Austausch für Geistliche 
verschiedener interessierter orthodoxer Kirchen und der 
griechisch-katholischen Kirche auf Einladung von Pfarrer 
Christoph Knoch, Präsident der AKB, und dem Schreiben-
den an die Kramgasse 10 in Bern am Dienstag, 22. No-
vember 2022, der in einer aufgeheizten Situation ver-
trauensbildend war. Am Donnerstag, 19. September 2024 

gelang es, im bischöflichen Haus am Willadingweg 39 in 
Bern ein Gespräch zwischen dem christkatholischen 
Bischof Frank Bangerter und Bischof Weniamin von 
Bojarski, der mit Sitz in Irland für die ukrainisch-ortho-
doxen Gemeinden im Ausland zuständig ist, zu organi-
sieren. Bischof Weniamin lud die christkatholischen Ge-
sprächspartner, Bischof Frank und Pfarrer Christoph 
Schuler, zum bischöflichen Gottesdienst in die Kapelle 
des Burgerspittels ein, welchen er am Samstag, 21. Sep-
tember 2024 feierte. Beim anschliessenden Mittagessen 
im Hof stellte der Schreibende fest, dass eine grosse 
Anzahl der ukrainischen Frauen und Kinder auch ge-
legentlich oder regelmässig die christkatholischen Gottes-
dienste in Bern und andernorts besucht.
Damit stellt sich die Frage nach der religiösen und kirch-
lichen Beheimatung der geflüchteten Menschen aus der 
Ukraine. Die Antwort beruht auf subjektiven Erfahrungen 
meinerseits. Ich stelle fest, dass diese Menschen grund-
sätzlich religiösen Fragen positiv gegenüberstehen. Sie 
haben kein Bedürfnis, sich von Kirche oder Religion ab-
zugrenzen, wie dies in unserer säkularen Schweizer Ge-
sellschaft nun oft vorkommt. Das heisst aber nicht, dass 
sie kirchlich gebunden sind. Viele Menschen verstehen 
sich als orthodox, berichten von gelegentlichen Besuchen 
in Klöstern in der Heimat. Andere waren schon in der 
Ukraine kirchlich engagiert, in orthodoxen Kirchen, in 
griechisch-katholischen, in der römisch-katholischen, in 
Freikirchen oder besuchten die Synagoge. Schwierig-
keiten ergeben sich bei der Sprachenfrage zwischen 
russischsprechenden Menschen aus der Ostukraine und 
ukrainischsprechenden aus der Westukraine. Vereinzelte 
orthodoxe Menschen schätzen die christkatholische 
Kirche, weil sie offen für alle ist, ohne sie missionarisch 
zu bedrängen, und weil sie klar gegen den Krieg Stellung 
bezieht und sich vom Aggressor distanziert. 
Dies zeigt sich regelmässig im Rahmen des Gebetes, etwa 
eines Friedensgebetes mit nationaler Ausstrahlung am 
zweiten Jahrestag des Überfalls auf die Ukraine in einer 
übervollen Krypta der christkatholischen Kirche in Bern 
mit Beteiligung von Nationalratspräsident Eric Nuss-
baumer und der ukrainischen Botschafterin Iryna Vene-
diktova. Vielen Menschen aus der Ukraine hat es gezeigt, 
dass die Schweizer Kirchen an ihrer Seite stehen. Das war 
und bleibt ein wichtiges Zeichen in einer schwierigen Zeit. 
Die christkatholische Kirche ist bereit, hier weiterhin ihren 
Beitrag zu leisten.
� Christoph Schuler

«Der Morgen des 24. Februar 2022 hat 

das Leben der christkatholischen 

Kirchgemeinde Bern verändert.»  
Christoph Schuler 


