GASTKOMMENTAR
Hansjorg Schmid

Die Kopftuchdebatte konnte in einem
neuen «Muslim-Dialog» gefiithrt werden

Mit dem «Muslim-Dialog» erfolgte 2010 und 2011 ein konstruktiver
Austausch unterschiedlicher Akteure aufseiten des Staates wie der
muslimischen Gemeinschaften. Die Kopftuchdebatte bietet Anlass,
dieses Dialogformat wieder aufzunehmen.

07.01.2026, 05.30 Uhr © 3 min

£

Wenn es um das Kopftuch geht, dominieren oft pauschalisierende Aussenwahrnehmungen.

Georgios Kefalas / Keystone



Von Mai 2010 bis April 2011, kurze Zeit nach der Volksabstimmung tiber
die Minarettinitiative, fand der sogenannte «Muslim-Dialog» statt. 19
Personlichkeiten aus einem breiten Spektrum muslimischer
Gemeinschaften fithrten Gesprache mit Vertretungen mehrerer
Bundesamter und Departemente. Dabei ging es um rechtliche
Grundlagen und Fragen des Zusammenlebens. Aus dem «Muslim-
Dialog» resultierten Aktionsfelder etwa zur Zulassung sowie Aus- und
Weiterbildung von Imamen, zur Diversifizierung der Verwaltung oder

zur Jugendarbeit.

Fliinfzehn Jahre danach finden erneut kontroverse Diskussionen statt,
die die muslimischen Gemeinschaften betreffen. Dabei geht es derzeit
vor allem um das Tragen des Kopftuchs in der Schule, ein Thema, das
auch im «Muslim-Dialog» thematisiert wurde. Dass muslimische
Frauen wie alle Menschen fiir sich selbst sprechen diirfen, sollte ein
selbstverstandlicher Standard sein. Gerade wenn es um das Kopftuch
geht, dominieren aber oft pauschalisierende und essenzialistische
Aussenwahrnehmungen. Muslimische Frauen sind davon im besonderen
Masse betroffen mit Auswirkungen auf ihr Alltagsleben, ihre

Bildungslaufbahn und ihre Jobsuche.

Im Oktober 2025 verabschiedete der Bundesrat einen Bericht zu
«Kinderkopftiichern in der 6ffentlichen Schule». Darin betonte er die
«Toleranz- und Integrationsfunktion» der 6ffentlichen Schule und
lehnte ein Kopftuchverbot fiir Schiilerinnen ab. Am Ende verwies er
darauf, dass junge muslimische Frauen selbst pragen und bestimmen
sollen, was das Kopftuch fiir sie bedeute. Statt Verbote solle es gezielte
Massnahmen in Einzelfdllen geben. Die mediale Rezeption des Berichts
zeigt jedoch, dass diese Schlussfolgerungen auf verbreitete Ablehnung

stossen.



Dialogformate konnen zu
Kompromissen fiihren, sie bauen
wechselseitiges Vertrauen auf, das auch
ein Praventionsmittel gegen
Radikalisierung und Opfernarrative ist.

Es stellt sich die Frage, ob ein neuer nationaler «Muslim-Dialog» zu
starten ist. Deutschland kennt seit 2006 die «Deutsche Islam-
Konferenz», wenn auch zuletzt starker mit dezentralen Formaten und
Projektforderungen. Auch in Frankreich gab es in den letzten beiden
Jahrzehnten unterschiedliche Plattformen des Dialogs zwischen dem

Staat und muslimischen Gemeinschaften.

Trotz Asymmetrien und Streit dariiber, wer legitimerweise daran
beteiligt werden sollte, haben diese Formate die gesellschaftliche
Kohasion gestarkt und konkrete Ergebnisse im Bereich von
Bildungsangeboten und Kooperationsprojekten zwischen dem Staat und

muslimischen Gemeinschaften hervorgebracht.

Wieso greift die Schweiz also nicht auf ihren ersten «Muslim-Dialog»
zuriick? Eine Antwort konnten der Foderalismus und die Zustandigkeit
der Kantone fiir Religions- und Bildungsangelegenheiten sein. Auch
wenn bei der rechtlichen Anerkennung muslimischer Gemeinschaften
weitgehend Stillstand herrscht, pflegen mehrere Kantone einen
kontinuierlichen Austausch mit nichtanerkannten
Religionsgemeinschaften und arbeiten mit diesen etwa im Bereich der
Spital- oder Gefangnisseelsorge zusammen. Auch auf lokaler Ebene
findet in Schulkommissionen der Austausch bereits vielfach statt. In
Konfliktsituationen gibt es eine Kompetenz der beteiligten Akteure,

passende Losungen zu finden.



Die Aktionsfelder des «Muslim-Dialogs» aus dem Jahr 2011 sind dadurch
gekennzeichnet, dass unterschiedliche Akteure aufseiten des Staates wie
der muslimischen Gemeinschaften Verpflichtungen eingehen.
Dialogformate geben auch Raum fiir kritische Fragen und notwendige
Differenzierungen, etwa im Hinblick auf das Alter von Schiilerinnen und

die besondere Rolle von Lehrkraften in der Schule.

Dialogformate konnen zu Kompromissen fithren und zu einem
tragfahigen Konsens. Sie bauen wechselseitiges Vertrauen auf, welches
auch ein Praventionsmittel gegen Radikalisierung und Opfernarrative
ist. Die Erinnerung an den «Muslim-Dialog» kann einen Anstoss geben,
strukturierte Dialogprozesse auf Kantons- und Bundesebene zu

verstarken oder wo noch nicht vorhanden zu initiieren.

Hansjorg Schmid ist Direktor des Schweizerischen Zentrums fiir Islam und Gesellschaft
(SZIG) und Professor fiir interreligidse Ethik an der Universitat Freiburg i. U.



