
Mit dem «Muslim-Dialog» erfolgte 2010 und 2011 ein konstruktiver
Austausch unterschiedlicher Akteure aufseiten des Staates wie der
muslimischen Gemeinschaften. Die Kopftuchdebatte bietet Anlass,
dieses Dialogformat wieder aufzunehmen.

07.01.2026, 05.30 Uhr

Hansjörg Schmid

Die Kopftuchdebatte könnte in einem
neuen «Muslim-Dialog» geführt werden

GASTKOMMENTAR

3 min

Wenn es um das Kopftuch geht, dominieren oft pauschalisierende Aussenwahrnehmungen.

Georgios Kefalas / Keystone



Von Mai 2010 bis April 2011, kurze Zeit nach der Volksabstimmung über

die Minarettinitiative, fand der sogenannte «Muslim-Dialog» statt. 19

Persönlichkeiten aus einem breiten Spektrum muslimischer

Gemeinschaften führten Gespräche mit Vertretungen mehrerer

Bundesämter und Departemente. Dabei ging es um rechtliche

Grundlagen und Fragen des Zusammenlebens. Aus dem «Muslim-

Dialog» resultierten Aktionsfelder etwa zur Zulassung sowie Aus- und

Weiterbildung von Imamen, zur Diversifizierung der Verwaltung oder

zur Jugendarbeit.

Fünfzehn Jahre danach finden erneut kontroverse Diskussionen statt,

die die muslimischen Gemeinschaften betreffen. Dabei geht es derzeit

vor allem um das Tragen des Kopftuchs in der Schule, ein Thema, das

auch im «Muslim-Dialog» thematisiert wurde. Dass muslimische

Frauen wie alle Menschen für sich selbst sprechen dürfen, sollte ein

selbstverständlicher Standard sein. Gerade wenn es um das Kopftuch

geht, dominieren aber oft pauschalisierende und essenzialistische

Aussenwahrnehmungen. Muslimische Frauen sind davon im besonderen

Masse betroffen mit Auswirkungen auf ihr Alltagsleben, ihre

Bildungslaufbahn und ihre Jobsuche.

Im Oktober 2025 verabschiedete der Bundesrat einen Bericht zu

«Kinderkopftüchern in der öffentlichen Schule». Darin betonte er die

«Toleranz- und Integrationsfunktion» der öffentlichen Schule und

lehnte ein Kopftuchverbot für Schülerinnen ab. Am Ende verwies er

darauf, dass junge muslimische Frauen selbst prägen und bestimmen

sollen, was das Kopftuch für sie bedeute. Statt Verbote solle es gezielte

Massnahmen in Einzelfällen geben. Die mediale Rezeption des Berichts

zeigt jedoch, dass diese Schlussfolgerungen auf verbreitete Ablehnung

stossen.



Dialogformate können zu
Kompromissen führen, sie bauen

wechselseitiges Vertrauen auf, das auch
ein Präventionsmittel gegen

Radikalisierung und Opfernarrative ist.

Es stellt sich die Frage, ob ein neuer nationaler «Muslim-Dialog» zu

starten ist. Deutschland kennt seit 2006 die «Deutsche Islam-

Konferenz», wenn auch zuletzt stärker mit dezentralen Formaten und

Projektförderungen. Auch in Frankreich gab es in den letzten beiden

Jahrzehnten unterschiedliche Plattformen des Dialogs zwischen dem

Staat und muslimischen Gemeinschaften.

Trotz Asymmetrien und Streit darüber, wer legitimerweise daran

beteiligt werden sollte, haben diese Formate die gesellschaftliche

Kohäsion gestärkt und konkrete Ergebnisse im Bereich von

Bildungsangeboten und Kooperationsprojekten zwischen dem Staat und

muslimischen Gemeinschaften hervorgebracht.

Wieso greift die Schweiz also nicht auf ihren ersten «Muslim-Dialog»

zurück? Eine Antwort könnten der Föderalismus und die Zuständigkeit

der Kantone für Religions- und Bildungsangelegenheiten sein. Auch

wenn bei der rechtlichen Anerkennung muslimischer Gemeinschaften

weitgehend Stillstand herrscht, pflegen mehrere Kantone einen

kontinuierlichen Austausch mit nichtanerkannten

Religionsgemeinschaften und arbeiten mit diesen etwa im Bereich der

Spital- oder Gefängnisseelsorge zusammen. Auch auf lokaler Ebene

findet in Schulkommissionen der Austausch bereits vielfach statt. In

Konfliktsituationen gibt es eine Kompetenz der beteiligten Akteure,

passende Lösungen zu finden.



Die Aktionsfelder des «Muslim-Dialogs» aus dem Jahr 2011 sind dadurch

gekennzeichnet, dass unterschiedliche Akteure aufseiten des Staates wie

der muslimischen Gemeinschaften Verpflichtungen eingehen.

Dialogformate geben auch Raum für kritische Fragen und notwendige

Differenzierungen, etwa im Hinblick auf das Alter von Schülerinnen und

die besondere Rolle von Lehrkräften in der Schule.

Dialogformate können zu Kompromissen führen und zu einem

tragfähigen Konsens. Sie bauen wechselseitiges Vertrauen auf, welches

auch ein Präventionsmittel gegen Radikalisierung und Opfernarrative

ist. Die Erinnerung an den «Muslim-Dialog» kann einen Anstoss geben,

strukturierte Dialogprozesse auf Kantons- und Bundesebene zu

verstärken oder wo noch nicht vorhanden zu initiieren.

Hansjörg Schmid ist Direktor des Schweizerischen Zentrums für Islam und Gesellschaft

(SZIG) und Professor für interreligiöse Ethik an der Universität Freiburg i. Ü.


