2312025 18. DEZEMBER

193. JAHRGANG

Friedensethik unter neuen Vorzeichen
Angesichts der aktuellen Konfliktherde und der weltweit
zunehmenden Polarisierungen ringen die Kirchen um ihre
Position. Christlicher Pazifismus gerat in die Defensive.

Krieg und Frieden erscheinen heute in einem
anderen Licht als noch vor wenigen Jahrzehn-
ten. Nach dem Fall der Berliner Mauer und dem
Ende des Ost-West-Konflikts 1989/90 schien ein
auf den Menschenrechten aufbauendes Ge-
sellschafts- und Politikmodell international fest
etabliert. Das Gegenteil ist heute der Fall: Der
Angriffskrieg Russlands auf die Ukraine, die Situ-
ation in den USA und die neuen Autoritarismen
in Europa legen als neues Paradigma das Recht
des Starkeren nahe. Uber die Moglichkeit einer
Verteidigung des Rechts zur Not mit Mitteln der
Gewalt muss neu nachgedacht werden. Dies
fordert die christliche Friedensethik heraus und
stellt auch die kirchliche Verkindigung unter
veranderte Vorzeichen.

So veroOffentlichte die Evangelische Kirche in
Deutschland (EKD) Anfang November dieses Jah-
res eine Denkschrift, welche als Zasur innerhalb
ihrer friedensethischen Positionierung bewertet
werden kann. Der Grund fUr diese Einschat-
zung liegt vor allem im Abschied der EKD vom
Pazifismus. Als universale politische Ethik lasse
sich dieser nicht legitimieren, heisst es in der
Denkschrift.! Die vorangegangenen Texte der
EKD hatten sich in der Frage nach Gewaltfreiheit
noch deutlich anders positioniert. Bisher stand
eine pazifistische Haltung im Mittelpunkt der
Uberlegungen.

Die Denkschrift von 2007 mit dem Titel «Aus
Gottes Frieden leben — flr gerechten Frieden
sorgen» etwa schloss, aufbauend auf der ers-
ten EKD-Friedensdenkschrift von 1981, die An-
wendung rechtserhaltender Gewalt als Ultima
Ratio zwar nicht aus. Doch ersetzte die Schrift
die traditionelle Lehre vom «gerechten Krieg»
durch das Konzept eines «gerechten Friedens».
Im Zuge dessen sprach sie sich flr den Abbau
von Waffenpotenzialen und den klaren Vorrang
gewaltfreier, ziviler Instrumente der Konfliktbe-
arbeitung aus. Krieg und Gewalt noch starker
ablehnend positionierte sich die EKD in ihrem
Synodenbeschluss von 2019, in dem sie ein Ver-
bot von Atomwaffen forderte.

Russlands Angriffskrieg erforderte

ein Umdenken

Mit Beginn des russischen Angriffskriegs auf die
Ukraine im Februar 2022 geriet die EKD mit inrer
pazifistisch gepragten Haltung in die Defensive.
Die Frage, unter welchen Bedingungen Gewalt
gerechtfertigt ist, erscheint angesichts der ak-
tuellen militarischen Konflikte dringender denn
je. Die vor diesem Hintergrund veroffentlichte
Denkschrift mit dem Titel «Welt in Unordnung
— Gerechter Friede im Blick» ist das Ergebnis
eines drei Jahre wahrenden, von innerkirchli-
chen Kontroversen gepragten Prozesses. Zwar
bleibt das Motiv des «gerechten Friedens» in
dieser Schrift weiterhin zentral, angesichts der
aktuellen politischen Herausforderungen erfahrt
es jedoch eine Relativierung. Das kategorische
Nein zum Besitz von Atomwaffen etwa wird
nicht aufrechterhalten. Der pazifistische Fllgel
innerhalb der evangelischen Kirche Ubte nach
der Veroffentlichung denn auch deutliche Kritik.
In etwas abgeschwéachter Form finden sich die
fUr die EKD beschriebenen Entwicklungen auch
auf Seiten der katholischen Kirche wieder. Ende
des 20., Anfang des 21. Jahrhunderts fand hier
zumindest im europaischen Kontext ebenfalls ein
Paradigmenwechsel statt.

Die Lehre vom gerechten Krieg

Davor hatte sich die katholische Friedensethik
Uber Jahrhunderte an der Lehre vom gerechten
Krieg (Bellum-iustum-Lehre) orientiert. Vor allem
im amerikanischen Kontext spielt die Just War
Theory bis heute eine Rolle. Die Anfange dieser
Lehre gehen bereits auf Augustinus (354-430)
zurlick und wurden von Thomas von Aquin
(1225-1274) weiterentwickelt. Dieser formulierte
drei Prufkriterien zur Rechtfertigung von Kriegen:
erstens die zur Entscheidung Uber die Kriegsflh-
rung befugte politische Autoritat, zweitens einen
gerechtfertigten Grund zum Kriegseintritt und
drittens die rechte Absicht.

Als weitere Kriterien kamen im Lauf der Ge-
schichte die Aussicht auf Erfolg, die Ausschop-
fung aller anderen Mittel (Krieg als Ultima Ratio)
und die Wahrung der Verhaltnismassigkeit im

T Evangelische Kirche in Deutschland, Welt in Unordnung — Gerechter Friede im Blick. Evangelische Friedensethik
angesichts neuer Herausforderungen, 34, online unter (HShortlink): https://shorturl.at/PHDOC

SOZIALETHIK

Dr. theol. Elisabeth Zschiedrich
(Jg. 1981) studierte katholische
Theologie und Romanistik an

der Universitat Freiburg i.Br. Sie
promovierte 2017 in Christlicher
Sozialethik und war mehrere Jahre
Doktorassistentin am Lehrstuhl
fur Allgemeine Moraltheologie
und Theologische Ethik der Uni-
versitat Freiburg i. U. Seit August
2025 ist sie Redaktorin des «pfarr-
blatt» Bern. Sie ist ausserdem
Co-Host von «OMG. Der Podcast
Uber mehr als alles».

395



SOZIALETHIK

396

Einsatz der kriegerischen Mittel dazu. Da auch die
praktische DurchfUhrung des Krieges einer mo-
ralischen Beurteilung unterzogen werden muss,
kennt die Lehre vom gerechten Krieg zwei Teile:
zum einen die Frage nach dem Recht zum Krieg
(ius ad bellum), zum anderen die Frage nach dem
Recht im Krieg (ius in bello).?

Frieden und Gerechtigkeit

Im Jahr 2000, also bereits vor der Denkschrift
der evangelischen Kirche, veroffentlichten die
deutschen Bischdfe das Wort «Gerechter Friede».
Es knUpft an das Friedenswort der Deutschen
Bischofskonferenz (DBK) von 1983 an und behan-
delt schwerpunktmadssig nicht mehr die Frage,
unter welchen Bedingungen die Anwendung mi-
litarischer Gewalt gerechtfertigt sein kann, son-
dern Uberlegungen dariber, welche Wege zum
Frieden fUhren. Frieden wird dabei nicht einfach
als Abwesenheit von Krieg definiert, sondern als
eine umfassende, gerechte Ordnung menschli-
chen Zusammenlebens, die als normative Leit-
vorgabe sowohl fiir das Friedenshandeln als auch
fur politische Stellungnahmen der christlichen
Kirchen zu gelten habe.

Leitend ist die Idee, dass Frieden aktiv hergestellt
und Krieg dadurch praventiv verhindert werden
kann. Es geht also nicht nur darum, Gewalt zu
Uberwinden, sondern gleichzeitig darum, Bedin-
gungen zu schaffen, die ein dauerhaftes friedli-
ches Zusammenleben ermdglichen. Zu diesen
Bedingungen zahlen unter anderen wirtschaft-
liche Zusammenarbeit, faire politische Teilhabe,
Schutz von Minderheiten, supranationale Ko-
operation sowie die Starkung ziviler, gewaltpra-
ventiver Konfliktbearbeitung. Zur Realisierung
eines gerechten Friedens mussen verschiedene
Dimensionen wie Recht, Politik und Wirtschaft
zusammenwirken.? Das Bischofswort macht sich
in diesem Sinne auch stark fur die Perspektive
eines internationalen Gemeinwohls.

Das neueste Friedenswort der DBK stammt vom
Februar dieses Jahres. Darin halten die Bischofe
an der grundsatzlich gewaltfreien Haltung des
Christentums fest, betonen aber starker als bis-

BSKz

her die Notwendigkeit legitimer Selbstverteidi-
gung. Auch hier zeigt sich also ein «Zurtick» zur
Perspektive auf die reale Moglichkeit des Krieges.
Statt auf die Lehre vom gerechten Krieg zurtick-
zukommen, sprechen die Bischdfe allerdings von
«gerechtfertigter Gewaltanwendung» angesichts
einer Wirklichkeit, in der Gewalt auf unabsehbare
Zeit existieren werde.

Aufgaben einer christlichen Friedensethik
Die verschiedenen Etappen der Kommunikation
von EDK und DBK zu Fragen von Krieg und Frieden
zeigen die grundsatzliche Spannung christlicher
Friedensethik, die sich zwischen der angestreb-
ten Gewaltfreiheit und der Schutzverantwortung
fir Menschen in Not verorten muss. Dass die
Forderung eines friedlichen Zusammenlebens
der Menschen sowie deren Verstandigung und
Versohnung oberstes Ziel christlich motivierter
Friedensethik sein muss, ergibt sich bereits aus
der biblischen Botschaft der Gottes- und Nachs-
tenliebe. Wahrend Kriege schon seit Beginn der
Menschheitsgeschichte gleichsam wie von selbst
entstehen, stellt Frieden jedoch «einen labilen,
stets gefahrdeten Zustand [dar], der [...] erst
muhsam erreicht und gesichert werden muss».*

Der Weg, der auf dieses Ziel hin zu beschreiten
ist, hdngt ab von konkreten politischen Gegeben-
heiten, vom Zusammenspiel einzelner Akteure
sowie von technischen Entwicklungen. Politi-
sche Losungen zu bestimmen ist nicht Aufgabe
christlicher Friedensethik. Ihr Beitrag auf dem
Weg zu einer friedlicheren Welt besteht darin,
unter Rekurs auf die Bibel und die Theologie
normative Kriterien mit dem Ziel der Beendigung
von Kriegen zu bestimmen und das Bewusstsein
flr die Relevanz positiver Friedensbedingungen
zu scharfen.

Elisabeth Zschiedrich

2vgl. Frihbauer, Johannes, E.10 Frieden, in: Heimbach-Steins, Marianne u.a. (Hg.), Christliche Sozialethik.
Ein Lehr- und Studienbuch, Regensburg 2022, 485-497, hier: 489f.
3Ebd., 491f. Vgl. Schockenhoff, Eberhard, Kein Ende der Gewalt? Friedensethik fur eine globalisierte Welt,

Freiburg i.Br. 2018, 578-665.
¢ Schockenhoff, Kein Ende der Gewalt?, 22.



