
SOZIALETHIK23 |  2025	 18. DEZEMBER	      193. JAHRGANG

395

Krieg und Frieden erscheinen heute in einem 
anderen Licht als noch vor wenigen Jahrzehn-
ten. Nach dem Fall der Berliner Mauer und dem 
Ende des Ost-West-Konflikts 1989/90 schien ein 
auf den Menschenrechten aufbauendes Ge-
sellschafts- und Politikmodell international fest 
etabliert. Das Gegenteil ist heute der Fall: Der 
Angriffskrieg Russlands auf die Ukraine, die Situ-
ation in den USA und die neuen Autoritarismen 
in Europa legen als neues Paradigma das Recht 
des Stärkeren nahe. Über die Möglichkeit einer 
Verteidigung des Rechts zur Not mit Mitteln der 
Gewalt muss neu nachgedacht werden. Dies 
fordert die christliche Friedensethik heraus und 
stellt auch die kirchliche Verkündigung unter 
veränderte Vorzeichen. 

So veröffentlichte die Evangelische Kirche in 
Deutschland (EKD) Anfang November dieses Jah-
res eine Denkschrift, welche als Zäsur innerhalb 
ihrer friedensethischen Positionierung bewertet 
werden kann. Der Grund für diese Einschät-
zung liegt vor allem im Abschied der EKD vom 
Pazifismus. Als universale politische Ethik lasse 
sich dieser nicht legitimieren, heisst es in der 
Denkschrift.1 Die vorangegangenen Texte der 
EKD hatten sich in der Frage nach Gewaltfreiheit 
noch deutlich anders positioniert. Bisher stand 
eine pazifistische Haltung im Mittelpunkt der 
Überlegungen. 

Die Denkschrift von 2007 mit dem Titel «Aus 
Gottes Frieden leben – für gerechten Frieden 
sorgen» etwa schloss, aufbauend auf der ers-
ten EKD-Friedensdenkschrift von 1981, die An-
wendung rechtserhaltender Gewalt als Ultima 
Ratio zwar nicht aus. Doch ersetzte die Schrift 
die traditionelle Lehre vom «gerechten Krieg» 
durch das Konzept eines «gerechten Friedens». 
Im Zuge dessen sprach sie sich für den Abbau 
von Waffenpotenzialen und den klaren Vorrang 
gewaltfreier, ziviler Instrumente der Konfliktbe-
arbeitung aus. Krieg und Gewalt noch stärker 
ablehnend positionierte sich die EKD in ihrem 
Synodenbeschluss von 2019, in dem sie ein Ver-
bot von Atomwaffen forderte. 

Russlands Angriffskrieg erforderte
ein Umdenken 
Mit Beginn des russischen Angriffskriegs auf die 
Ukraine im Februar 2022 geriet die EKD mit ihrer 
pazifistisch geprägten Haltung in die Defensive. 
Die Frage, unter welchen Bedingungen Gewalt 
gerechtfertigt ist, erscheint angesichts der ak-
tuellen militärischen Konflikte dringender denn 
je. Die vor diesem Hintergrund veröffentlichte 
Denkschrift mit dem Titel «Welt in Unordnung 
– Gerechter Friede im Blick» ist das Ergebnis 
eines drei Jahre währenden, von innerkirchli-
chen Kontroversen geprägten Prozesses. Zwar 
bleibt das Motiv des «gerechten Friedens» in 
dieser Schrift weiterhin zentral, angesichts der 
aktuellen politischen Herausforderungen erfährt 
es jedoch eine Relativierung. Das kategorische 
Nein zum Besitz von Atomwaffen etwa wird 
nicht aufrechterhalten. Der pazifistische Flügel 
innerhalb der evangelischen Kirche übte nach 
der Veröffentlichung denn auch deutliche Kritik. 
In etwas abgeschwächter Form finden sich die 
für die EKD beschriebenen Entwicklungen auch 
auf Seiten der katholischen Kirche wieder. Ende 
des 20., Anfang des 21. Jahrhunderts fand hier 
zumindest im europäischen Kontext ebenfalls ein 
Paradigmenwechsel statt.

Die Lehre vom gerechten Krieg 
Davor hatte sich die katholische Friedensethik 
über Jahrhunderte an der Lehre vom gerechten 
Krieg (Bellum-iustum-Lehre) orientiert. Vor allem 
im amerikanischen Kontext spielt die Just War 
Theory bis heute eine Rolle. Die Anfänge dieser 
Lehre gehen bereits auf Augustinus (354–430) 
zurück und wurden von Thomas von Aquin 
(1225–1274) weiterentwickelt. Dieser formulierte 
drei Prüfkriterien zur Rechtfertigung von Kriegen: 
erstens die zur Entscheidung über die Kriegsfüh-
rung befugte politische Autorität, zweitens einen 
gerechtfertigten Grund zum Kriegseintritt und 
drittens die rechte Absicht. 

Als weitere Kriterien kamen im Lauf der Ge-
schichte die Aussicht auf Erfolg, die Ausschöp-
fung aller anderen Mittel (Krieg als Ultima Ratio) 
und die Wahrung der Verhältnismässigkeit im 

Dr. theol. Elisabeth Zschiedrich 

(Jg. 1981) studierte katholische 

Theologie und Romanistik an 

der Universität Freiburg i. Br. Sie 

promovierte 2017 in Christlicher 

Sozialethik und war mehrere Jahre 

Doktorassistentin am Lehrstuhl 

für Allgemeine Moraltheologie 

und Theologische Ethik der Uni-

versität Freiburg i. Ü. Seit August 

2025 ist sie Redaktorin des «pfarr-

blatt» Bern. Sie ist ausserdem 

Co-Host von «OMG. Der Podcast 

über mehr als alles».

Friedensethik unter neuen Vorzeichen
Angesichts der aktuellen Konfliktherde und der weltweit

zunehmenden Polarisierungen ringen die Kirchen um ihre

Position. Christlicher Pazifismus gerät in die Defensive.

1 Evangelische Kirche in Deutschland, Welt in Unordnung – Gerechter Friede im Blick. Evangelische Friedensethik

  angesichts neuer Herausforderungen, 34, online unter (HShortlink): https://shorturl.at/PHD0C



SOZIALETHIK

396

Einsatz der kriegerischen Mittel dazu. Da auch die 
praktische Durchführung des Krieges einer mo-
ralischen Beurteilung unterzogen werden muss, 
kennt die Lehre vom gerechten Krieg zwei Teile: 
zum einen die Frage nach dem Recht zum Krieg 
(ius ad bellum), zum anderen die Frage nach dem 
Recht im Krieg (ius in bello).2 

 
Frieden und Gerechtigkeit 
Im Jahr 2000, also bereits vor der Denkschrift 
der evangelischen Kirche, veröffentlichten die 
deutschen Bischöfe das Wort «Gerechter Friede». 
Es knüpft an das Friedenswort der Deutschen 
Bischofskonferenz (DBK) von 1983 an und behan-
delt schwerpunktmässig nicht mehr die Frage, 
unter welchen Bedingungen die Anwendung mi-
litärischer Gewalt gerechtfertigt sein kann, son-
dern Überlegungen darüber, welche Wege zum 
Frieden führen. Frieden wird dabei nicht einfach 
als Abwesenheit von Krieg definiert, sondern als 
eine umfassende, gerechte Ordnung menschli-
chen Zusammenlebens, die als normative Leit-
vorgabe sowohl für das Friedenshandeln als auch 
für politische Stellungnahmen der christlichen 
Kirchen zu gelten habe. 

Leitend ist die Idee, dass Frieden aktiv hergestellt 
und Krieg dadurch präventiv verhindert werden 
kann. Es geht also nicht nur darum, Gewalt zu 
überwinden, sondern gleichzeitig darum, Bedin-
gungen zu schaffen, die ein dauerhaftes friedli-
ches Zusammenleben ermöglichen. Zu diesen 
Bedingungen zählen unter anderen wirtschaft-
liche Zusammenarbeit, faire politische Teilhabe, 
Schutz von Minderheiten, supranationale Ko-
operation sowie die Stärkung ziviler, gewaltprä-
ventiver Konfliktbearbeitung. Zur Realisierung 
eines gerechten Friedens müssen verschiedene 
Dimensionen wie Recht, Politik und Wirtschaft 
zusammenwirken.3 Das Bischofswort macht sich 
in diesem Sinne auch stark für die Perspektive 
eines internationalen Gemeinwohls.  

Das neueste Friedenswort der DBK stammt vom 
Februar dieses Jahres. Darin halten die Bischöfe 
an der grundsätzlich gewaltfreien Haltung des 
Christentums fest, betonen aber stärker als bis-

her die Notwendigkeit legitimer Selbstverteidi-
gung. Auch hier zeigt sich also ein «Zurück» zur 
Perspektive auf die reale Möglichkeit des Krieges. 
Statt auf die Lehre vom gerechten Krieg zurück-
zukommen, sprechen die Bischöfe allerdings von 
«gerechtfertigter Gewaltanwendung» angesichts 
einer Wirklichkeit, in der Gewalt auf unabsehbare 
Zeit existieren werde. 

Aufgaben einer christlichen Friedensethik 
Die verschiedenen Etappen der Kommunikation 
von EDK und DBK zu Fragen von Krieg und Frieden 
zeigen die grundsätzliche Spannung christlicher 
Friedensethik, die sich zwischen der angestreb-
ten Gewaltfreiheit und der Schutzverantwortung 
für Menschen in Not verorten muss. Dass die 
Förderung eines friedlichen Zusammenlebens 
der Menschen sowie deren Verständigung und 
Versöhnung oberstes Ziel christlich motivierter 
Friedensethik sein muss, ergibt sich bereits aus 
der biblischen Botschaft der Gottes- und Nächs-
tenliebe. Während Kriege schon seit Beginn der 
Menschheitsgeschichte gleichsam wie von selbst 
entstehen, stellt Frieden jedoch «einen labilen, 
stets gefährdeten Zustand [dar], der […] erst 
mühsam erreicht und gesichert werden muss».4 

Der Weg, der auf dieses Ziel hin zu beschreiten 
ist, hängt ab von konkreten politischen Gegeben-
heiten, vom Zusammenspiel einzelner Akteure 
sowie von technischen Entwicklungen. Politi-
sche Lösungen zu bestimmen ist nicht Aufgabe 
christlicher Friedensethik. Ihr Beitrag auf dem 
Weg zu einer friedlicheren Welt besteht darin, 
unter Rekurs auf die Bibel und die Theologie 
normative Kriterien mit dem Ziel der Beendigung 
von Kriegen zu bestimmen und das Bewusstsein 
für die Relevanz positiver Friedensbedingungen 
zu schärfen.
� Elisabeth Zschiedrich

2 Vgl. Frühbauer, Johannes, E.10 Frieden, in: Heimbach-Steins, Marianne u. a. (Hg.), Christliche Sozialethik.

  Ein Lehr- und Studienbuch, Regensburg 2022, 485–497, hier: 489 f.
3 Ebd., 491 f. Vgl. Schockenhoff, Eberhard, Kein Ende der Gewalt? Friedensethik für eine globalisierte Welt,

  Freiburg i. Br. 2018, 578–665.
4 Schockenhoff, Kein Ende der Gewalt?, 22.


