

« Ich glaube an die heilige Kirche » : Die Orthodoxe Kirche als asketische, liturgische Kirche

## Kirche der Märtyrer

"Von ca. 70.000 Kirchen und Kapellen vor der Revolution behielt die orthodoxe Kirche nur noch einige 100 Pfarrkirchen im Jahre 1940. Mehr als 600 Bischöfe (= 95 %) und 40.000 orthodoxe Priester (= 80 – 85 % des Klerus vor der Revolution) kamen bis zum Ende des 2. Weltkriegs um. Die katholische Kirche hörte Anfangs der 30er Jahre praktisch auf zu bestehen. Die protestantischen Gruppierungen verschwanden bis Ende der 30er Jahre. Die Millionen von Laien unter den Opfern sind nicht genau zu bestimmen":

Laurence Beauvisage, La croix et la faucille. La religion à l'épreuve du postsoviétisme, Paris 1998

#### "Ich glaube an die asketische Kirche …"



Das Schlüsselwort, um die orthodoxe Tradition zu « entziffern »: die **« asketische Kirche »,** nicht zu identifizieren mit der Ablehnung von Glanz und Schönheit der Kirchen und der orthodoxen Liturgie – eher Ausdruck einer « eschatologischen Spiritualität ».

#### Der Mönch als Ideal des Menschseins In orthodoxer Sicht

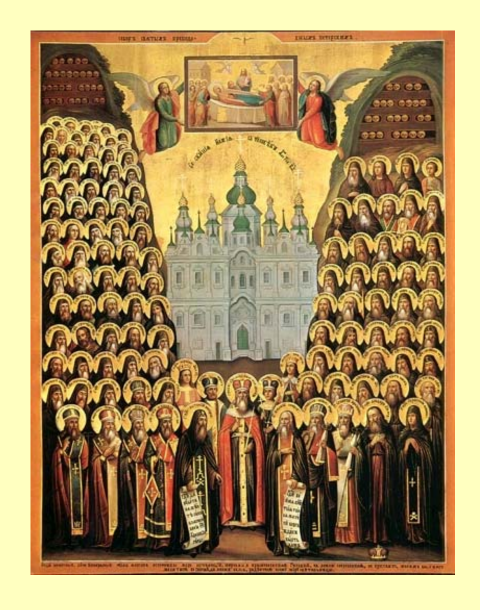
Alle Heiligen des Kiever Höhlenklosters

« Die Mönche ahmen die Engel nach – die Laien ahmen die Mönche nach ».

Das monastische Leben wird zur Norm des christlichen Lebens schlechthin.

Alle Bischöfe werden aus dem Kreis der Mönche gewählt.

Der (charismatische) Starets hat im geistlichen Leben Bedeutung neben den hierarchischen Strukturen und den « objektiven » Sakramenten.



#### Seraphim von Sarov (1759-1833)

einer der beliebtesten orthodoxen
Heiligen

"Unterredung des heiligen Seraphim von Sarov [mit dem Laien Nikolaus Motovilov] über das Ziel des christlichen Lebens":

"Das Ziel des christlichen Lebens ist die Erlangung des Heiligen Geistes".



#### Das Fasten in der orthodoxen Tradition

- Das **große Fasten** (40 Tage **vor Ostern**) (vegetarisch, keine Milchprodukte, kein Fisch, kein Öl)
- Das Adventsfasten (40 Tage vor Weihnachten (Fisch, außer Mi/Fr)
- Das **Apostel-Fasten** (8-42 Tage vor Peter und Paul, 29. Juni, je nach Osterdatum) (Fisch, außer Mi/Fr).
- Das Fasten vor Mariä Entschlafung (zwei Wochen vor dem Fest Mariä Entschlafung, 15. August) (vegetarisch, keine Milchprodukte, kein Fisch)
- Mittwochs und freitags während des ganzen Jahres (außer: Osterwoche, zwischen Weihnachten und dem Vorabend von Epiphanie, Pfingstwoche) (Fisch)
- Enthauptung Johannes' des Täufers; Kreuzerhöhung (vegetarisch, keine Milchprodukte, kein Fisch)
- An den **Vorabenden von Weihnachten, Epiphanie, Karfreitag** (vollständige Abstinenz: keine Nahrung, keine Getränke)
- Fasten in den Klöstern: auch montags zu Ehren der Engel
- Fasten zur Vorbereitung auf den Empfang der Kommunion

### Das große Fasten

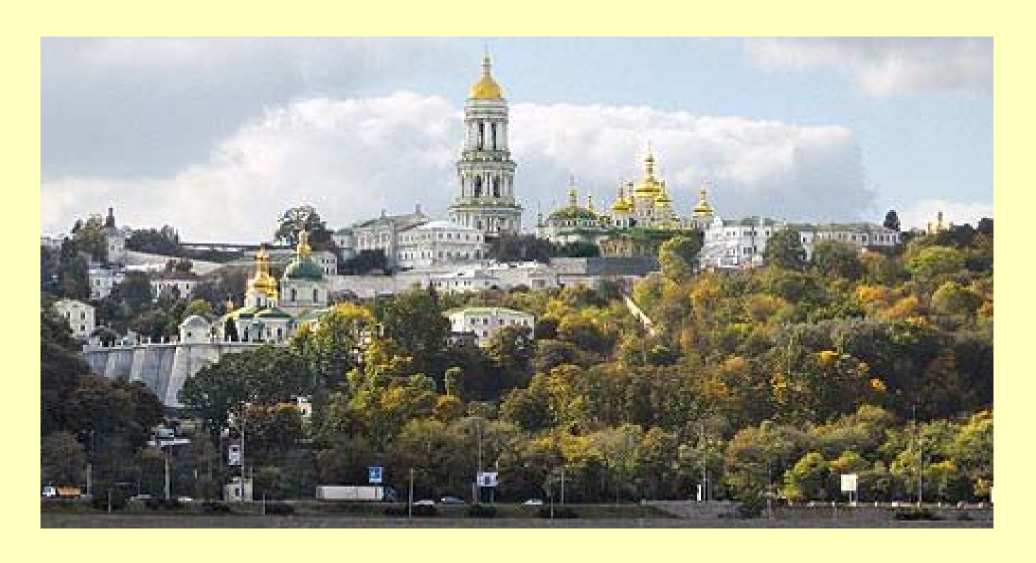
#### **Eucharistiefeier nur am Samstag und Sonntag**

Kommunion: Mittwoch und Freitag (Liturgie der vorgeweihten Gaben)



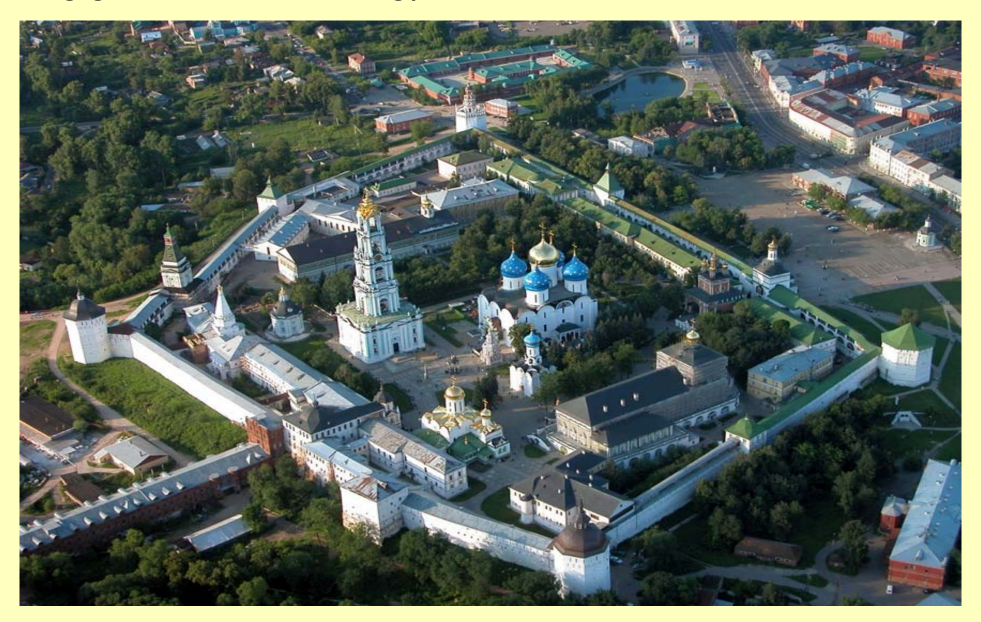
## Das Kiever Höhlenkloster (gegründet 1051)

... die Wiege des russischen Mönchtums

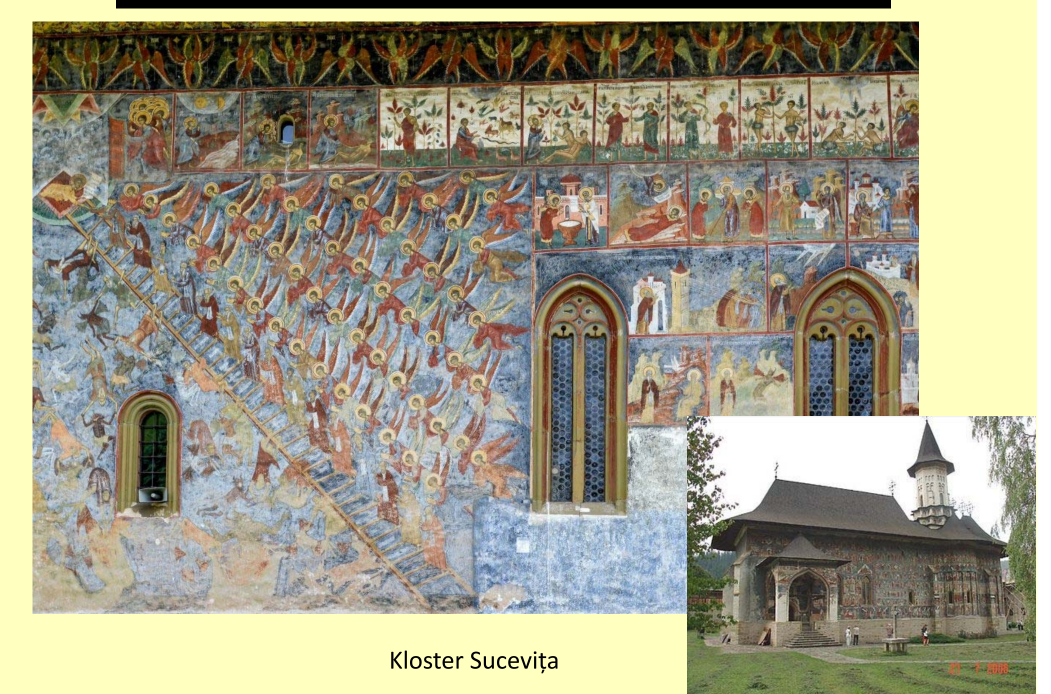


### Das Kloster (Lavra) der Dreifaltigkeit und des hl. Sergij (von Radonezh)

... gegründet 1337 vom hl. Sergij von Radonezh



## Die Moldauklöster (in Rumänien)



## Rila-Kloster (Bulgarien)



#### "The Hatred Door" – am Patriarchenpalast in Istanbul



An diesem Tor zum "Phanar" (Sitz des Patriarchats von Konstantinopel/ Istanbul) wurde am Ostersonntag 1821 nach der Liturgie Patriarch Gregorios V. auf Geheiß von Sultan Mahmud II. in seinen liturgischen Gewändern gehängt, weil er angeblich die griechischen Aufstände nicht unterdrückt hatte. Seither bleibt das Tor geschlossen.

#### Der Heilige Berg Athos – Orthodoxe Mönchsrepublik

- Monastisches Leben seit dem 9. Jahrhundert
- In politischen Angelegenheiten dem griechischen Außenministerium unterstellt, in kirchlichen Belangen dem Ökumenischen Patriarchen von Konstantinopel

Eng verbunden mit zentralen Streitigkeiten der orthodoxen theologischen

Tradition

Teil des UNESCO-Welterbes





Eine Frau hat stets Zutritt zum Berg Athos ...



#### Die Göttliche Liturgie

... der Ort, an dem die Orthodoxie als EINE Kirche sichtbar wird ...

Die Nestor-Chronik des alten Russland berichtet, wie der Fürst Wladimir von Kiew (im 10. Jahrhundert) Gesandte ausschickte, die für sein Volk die beste Religion aussuchen sollten. Die Berichte über ihre Erfahrungen bei den Bulgaren, Germanen und anderen Völkern fielen nicht günstig aus. Auf dem Heimweg kamen sie zu den Griechen nach Konstantinopel,



wo sie dem Gottesdienst in der Hagia Sophia beiwohnten. Davon berichteten sie ihrem Fürsten wie folgt: "Und dann kamen wir zu den Griechen, und sie führten uns dorthin, wo sie ihrem Gott dienen, und wir wussten nicht, waren wir im Himmel oder auf der Erde: Denn es gibt auf der Erde nicht solchen Anblick noch solche Schönheit … Wir wissen nur das eine: Gott wohnt dort bei den Menschen."

#### Andere Formen des öffentlichen Gebetes

Während in den westlichen Kirchen eine Engführung auf die Eucharistiefeier eingetreten ist, hat sich in den Ostkirchen das Stundengebet (insbesondere das Abendgebet) nicht nur in den Klöstern, sondern auch in den Gemeinden erhalten.

Außerdem gibt es weitere Gottesdienstformen (Akathistos-Hymnus, Moleben, Prozessionen). Es gibt Gebräuche, die den persönlichen Glauben auch in der Öffentlichkeit bezeugen, z.B. den Ostergruß "Christus ist auferstanden! – Er ist wahrhaft auferstanden!", das gemeinsame (gesungene) Gebet bei der Eröffnung von Veranstaltungen, etc. (Kreuzzeichen "von rechts nach links").

Im Gottesdienst werden Kerzen angezündet, die Gläubigen bekreuzigen und verbeugen sich häufig, die Ikonen werden verehrt, indem man sie küsst.





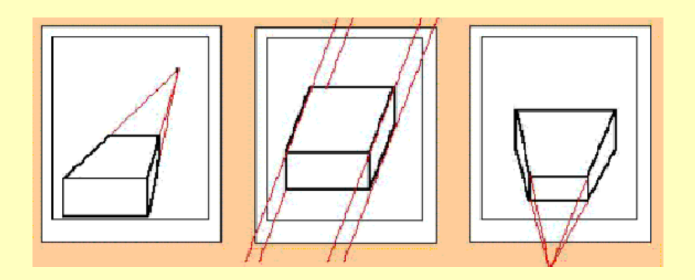
#### Ikonen als "Fenster zur Ewigkeit"

Das VII. Ökumenische Konzil von Nizäa 787 bestätigte die Rechtgläubigkeit der Verehrung der Ikonen, die von Kaiser und Theologen infragegestellt, von Mönchen und einfachen Gläubigen verteidigt worden waren. Bis heute wird der erste Fastensonntag als "Triumph der Orthodoxie" über die Ikonoklasten gefeiert.

Ikonen werden nicht verstanden als Illustrationen von Glaubenswahrheiten, sondern als reale personale Gegenwart der dargestellten Figuren, während im Sakrament der Eucharistie eine "substanzhaften" Gegenwart vorliegt.

Im Westen wurden die Entscheidungen des Konzils von Nizäa 787 durch die Übersetzung in den "Libri Carolini" auf ihre pädagogische Bedeutung reduziert und als Erinnerungszeichen verstanden. Das ästhetische Ideal im Westen und im Osten trennten sich immer mehr: vgl. Hans Belting, Bild und Kult. Eine Geschichte des Bildes vor dem Zeitalter der Kunst, München 1990 und mehrere Neuauflagen).

#### Die umgekehrte Perspektive



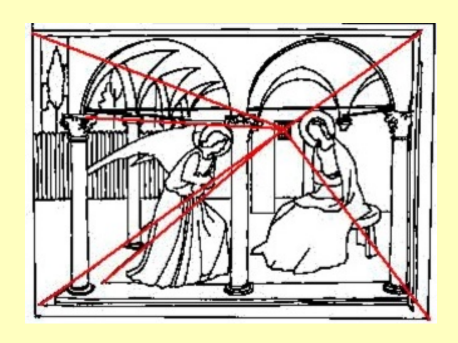
Links: Linearperspektive – der Fluchtpunkt linkt innerhalb des Bildes im Hintergrund. Die Wahrnehmung ist vom Betrachter aus konzipiert.

Mitte: Axonometrische Perspektive – die Linien des Objekts bleiben parallel, als sei das Objekt dem Betrachter losgelöst von Raum und Zeit zugänglich.

Rechts: Umgekehrte Perspektive – der Fluchtpunkt liegt vor dem Bild und außerhalb von ihm; nicht der Betrachter "macht sich ein Bild", sondern das Bild "offenbart" sich ihm.

#### Ein westliches Beispiel: Fra Angelico, Verkündigung



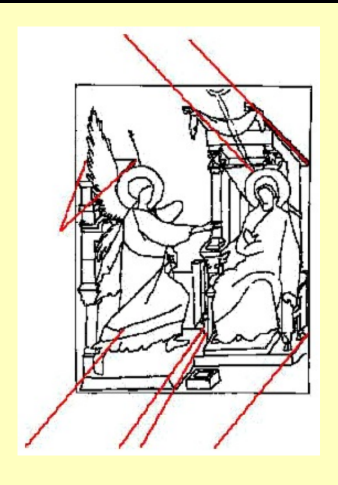


(um 1426): Durchkonstruierte Linearperspektive, die alle architektonischen Einzelheiten einbezieht. Der Raum schafft auf diese Weise den Eindruck einer friedlichen und harmonischen « Gegenwart » der Gestalten, doch in einem geschlossenen Milieu.

Der Fluchtpunkt liegt genau in dem kleinen Fenster im Hintergrund und zieht die Aufmerksamkeit des Betrachters auf sich, der in das Gemälde « eintreten » muss, um von der Schönheit des Geschehens durchdrungen zu werden.

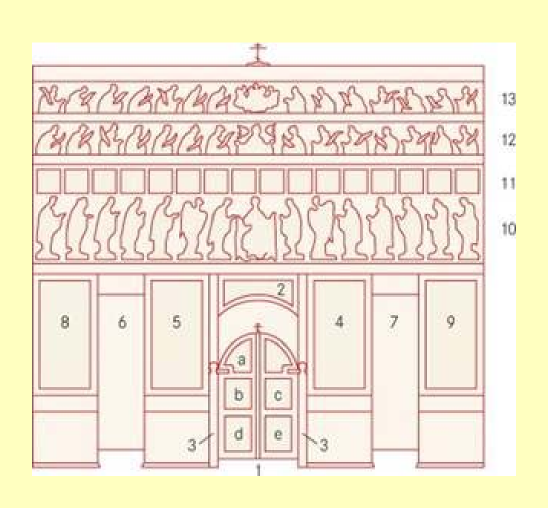
#### Östliches Beispiel: Verkündigung, Ohrid (14. Jahrhundert)





Hier strahlt die Wahrheit der Verkündigung auf den gläubigen Betrachter aus. Im Vordergrund bilden zwei Sockel den Boden und öffnen die Szene für die Betrachter, ohne den Eindruck räumlicher Tiefe zu erwecken. Die Sockel sind in umgekehrter Perspektive (Mutter Gottes) oder axiometisch (Erzengel) dargestellt und öffnen so eine Bewegung zum Betrachter hin. Die Architektur gibt der Ikone zugleich eine Öffnung nach oben.

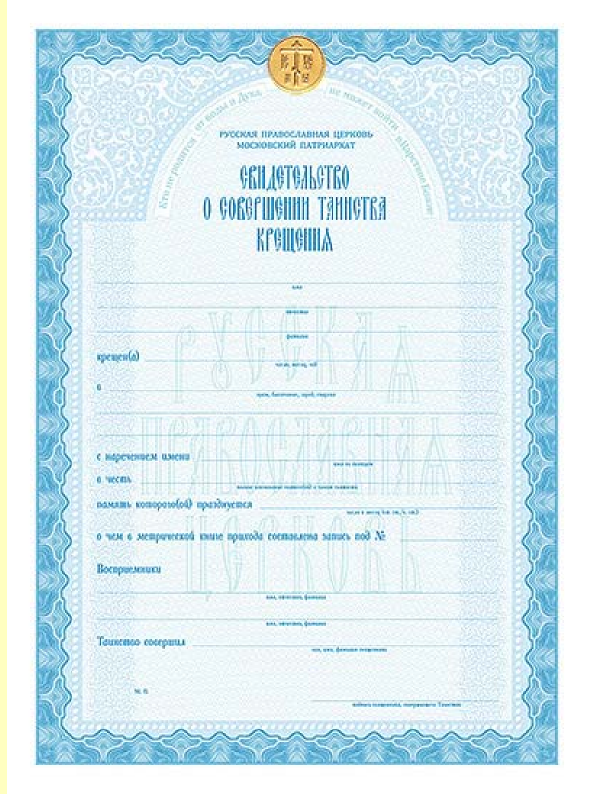
# Die Ikonostase als Verbindung zwischen himmlischer und irdischer Liturgie



1 Mitteltür (Königstür, königliche Pforte mit der Darstellung der Verkündigung (a) und der Evangelisten (b-e), 2 Bild des Abendmahls, 3 Säulen, 4 Ikone mit Christus, 5 Ikone der Gottesmutter, 6 und 7 Nord- und Südtür mit Bildern der Erzengel oder heiliger Diakone, 8 Ikonen verschiedener Art, 9 Ikone des Kirchenpatrons 10 Querfries mit der Deisis, 11 Fries mit 12 bis 16 kleineren Ikonen der Hauptfeste des Kirchenjahres, 12 Darstellung der Propheten an der Seite der Gottesmutter, 13 Darstellung der Erzväter und anderer alttestamentlicher Gestalten.

# Die Sakramente der Orthodoxen Kirche

- 1. Die Taufe
- 2. Die Myronsalbung
- 3. Die Kommunion
- 4. Die Beichte
- 5. Die Ordination
- 6. Die Eheschließung
- 7. Die (Kranken)Salbung
- 8. Die Mönchsweihe



## Der Diener / die Diener Gottes N. wird getauft im Namen des Vaters, des Sohnes und des Heiligen Geistes



Die Taufe erfolgt durch Untertauchen.

Die Initiationssakramente (Taufe, Firmung, Eucharistie) werden auch bei Kindern gemeinsam vollzogen.

Achtung bei der Integration orthodoxer Schülerinnen und Schüler in die Kommunion- und Firmvorbereitung!

#### Das Siegel der Gabe des Heiligen Geistes



Für die orthodoxe Praxis ist es schwer verständlich, weshalb in der westlichen Tradition eine Zulassung zum Abendmahl ohne vorhergehende Firmung möglich ist. Der Westen git der "freien Entscheidung" zum Bekenntnis den Vorrang, der Osten der Befreiung der Freiheit durch Gottes Geist.

## Der Diener / die Dienerin Gottes N. empfängt den kostbaren Leib und das kostbare Blut unseres Herrn und Gottes Jesus Christus



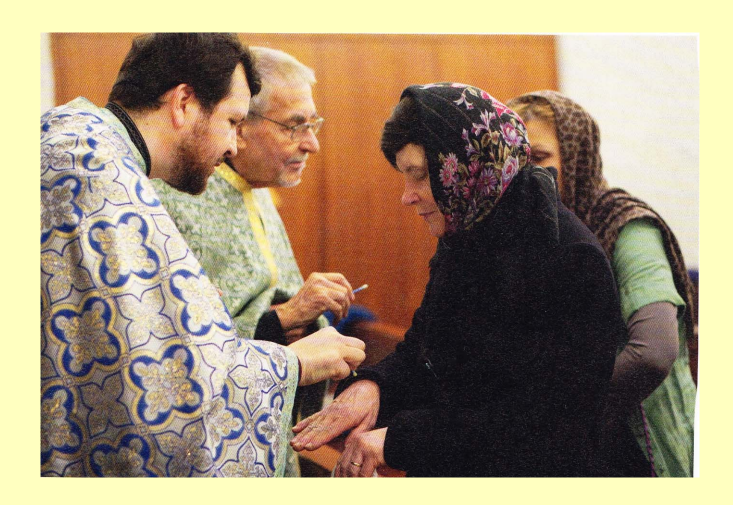
Die Kommunion wird mit einem Löffel aus dem Kelch gereicht. Kinder kommunizieren von ihrer Taufe an. Die katholische Kirche erkennt die orthodoxen Sakramente vollständig an und gewährt im Prinzip Sakramentengemeinschaft. In diesem Verständnis und in dieser Praxis besteht keine volle Gegenseitigkeit. Im Einzelfall ist darauf zu achten, dass kein Anstoß erregt wird. Die orthodoxe Kirche betont stärker die Einheit von Kirchengemeinschaft und Sakramentengemeinschaft und kennt eine strengere Disziplin der Vorbereitung auf die Sakramente (Fasten, Beichte).

## **Die Beichte**



... in der Regel während der Liturgie im Kirchenraum oder bei einem geistlichen Vater

#### Die Salbung der Kranken



... wird nicht nur Sterbenden gewährt, sondern Kranken und in der Regel auch einmal pro Jahr allen Gläubigen.

Die Anwesenheit von sieben Priestern wäre korrekt, ist aber nicht immer möglich.

#### Herr, unser Gott, kröne sie mit deiner Ehre und deiner Herrlichkeit



Nach westlichem Verständnis spenden die Eheleute sich das Sakramente gegenseitig; nach orthodoxem Verständnis ist der Priester konstitutiv für das Ehesakrament. Die Trauung ist mit der Zeremonie der "Krönung" verbunden. Der nicht-orthodoxe Ehepartner muss in der Regel orthodox werden. Die Orthodoxe Kirche akzeptiert unter gewissen Bedingungen eine Scheidung und eine erneute (nicht-sakramentale) Heirat.

#### **Die Ordination**

Orthodoxe Priester können verheiratet oder zölibatär sein. Sie müssen sich vor der Weihe für eine der Lebensformen entscheiden.

Im Falle des Todes der Frau können sie nicht erneut heiraten.

Bischöfe sind immer zölibatär und kommen aus dem Mönchsstand.



Die Weihe erfolgt innerhalb der Feier der Liturgie und jeweils nur für einen Kandidaten pro Weihestufe (Diakon, Priester, Bischof).

## Die Mönchsweihe



Vgl. Lk 15,11-32 (Gleichnis vom verlorenen Sohn)