Eschatologie
28. Mai 2025 *Prof. Barbara Hallensleben
»You want it darker”. Die (un)sterbliche Seele vor Gott

Wir schlieRen unsere Eschatologie-Vorlesung ab mit der Bilanz Giber diejenigen
Anhaltspunkte, die uns ermoglichen, zum , Leben nach dem Tod“ aufgrund der
Erfahrungen mit dem , Leben vor dem Tod“ einen begrindeten Bezug zu finden.

Wir haben damit begonnen, die Grenze des Todes selbst in den Blick zu nehmen.
In gewisser Weise ist bereits die Tatsache, dass wir uns gegen den Tod wehren,
ein Zeichen flr etwas in uns, was sich nicht nur zum Tod, sondern zum Jenseits
des Todes in Beziehung setzen kann. Tiere sterben nicht, sie héren auf zu leben.
Das heillt nicht, dass sie nicht um den Tod ,,wissen” oder nicht , leiden”. Und doch
scheint der Tod bei ihnen viel starker ein naturhafter Vorgang zu sein als beim
Menschen.

Der Theologe Ivan lllich hat sich Gedanken gemacht tiber diese Grenze des Todes
und kommt zu einer unlblichen Schlussfolgerung: Der Tod ist eine Tat des
Menschen. Tiere horen auf zu leben — Menschen sterben, und ,sterben” ist ein
aktives Verb. Héren wir ein wenig aus seinen Uberlegungen':

Einlibung in den Tod
Der Tod ist entweder das Ende — oder ein Geburtstag.

Wenn der Tod das Ende ist, widerfahrt er dem Menschen. Das Nicht-Sein dringt
in die Erfahrung des Seins ein, und ein solches Eindringen ist unvorstellbar, denn
was auch immer der Mensch wissen mag, ist eine Erfahrung des Lebens —und mit
dem Tod endet die Erfahrung, endet die Vorstellung, weil das Leben endet.

Wenn es das Leben ist, das dem Tod Sinn gibt, dann ist dieser Sinn Un-Sinn; denn
sobald der Mensch seine Sinne verliert, hat das Dasein keinen Sinn, denn die Sinne
sind es, die dem Leben Sinn geben. Wenn der Tod das Ende meint, kann er nicht
erfahren werden. Er ist das sinnlose Ende des Lebens der Sinne. Er fihrt
nirgendwohin. Wenn der Tod das Ende ist, bedeutet Sterben den schroffen
Abbruch, das plotzliche Nahen des Nichts. Bis zu diesem Augenblick bedeutete

lvan lllich, Einlibung in den Tod, in: Kirche ohne Macht. Beitrage zur Feier des Wandels, Miinster 2023, 19ff.

-1-



Leben: streben, ein Ziel nach dem anderen verfolgen, einen Schritt vor den
anderen setzen. Wenn der Tod das Ende ist, bedeutet der Augenblick des Todes
den letzten Schritt, Gber den hinaus nichts mehr zu erreichen ist, einen letzten
Schritt, mit dem das Vorwartsschreiten aufhort, einen letzten Schritt, in allem
denen gleich, die ihm vorausgingen. Wenn also der Tod das Ende ist, ist der Tod
weder eine Enttauschung (Was sonst hast du erwartet?) noch ein Scheitern (Das
Leben selbstist das Scheitern, das der Tod beendet). Der Tod ist dann kein Schritt
in etwas Neues — Licht oder Frieden oder Ruhe; mit ihm hort die Bewegung auf,
denn nicht einmal Buddha kann in das Nichts treten. Mit dem letzten Schritt
widerfahrt dem Menschen das Ende, der Mensch hort auf zu sein.

Wenn also der Tod das Ende des Lebens ist, ist er vollig kontrar zum Leben, vollig
unverstandlich, denn eine Verneinung lehrt nichts Gber das, was sie verneint [...]

In unserer Sicht des Glaubens erhebt die Gnade das menschliche Tun in den
Bereich des Gottlichen, ohne in irgendeiner Weise dessen Menschlichkeit zu
zerstoren, und der Mensch hat lebenslang Teil am goéttlichen Leben. Wenn wir den
Tod nichtals Tun des Menschenannahmen, wirden wir den letzten, den endgulti-
gen, den hochsten Schritt auf das Ziel hin nicht als freien Schritt des Menschen
sehen, sondern als dem Menschen von Gott gewaltsam aufgezwungen.

Der Tod kann dem Menschen nicht angetan werden, sondern muss etwas sein,
das der Mensch tut, sonst ware er unmenschlich. Im Tod wachst der Mensch zu
seiner Reife, und der Mensch kann nicht ,gewachsen werden®.

Wenn wir also das Leben in der Zeit betrachten — d.h. Leben in kleinen Stiicken
oder Leben, das sich in der Vergangenheit verliert, um in der Zukunft nach sich
selbst auszugreifen —, dann ist der Tod der Durchgang durch ein Tor, in dem sich
das Leben ungeteilt wiederfindet, und dieser Durchgang muss ein Akt des Lebens
sein. Der Tod muss eine Tat des Menschen sein: die hochste Entscheidung des
Menschen, die hochste Auslibung der Freiheit, die hochste Gnade, die dem
Menschen zuteil wird, d.h. die hochste menschliche Tat.—

* %k %k

Wo lllich fragt: Und wie kann ich mich folglich auf den Tod vorbereiten?, ist seine
Antwort: Durch das Gebet: Im Gebet stelle ich auf maximale Weise mein Leben
zur Disposition, ich sehe ab von mir und meiner Befindlichkeit und tiberlasse mich
Gott. Das ist eine Vorform des Sterbens.



An dieser Stelle ist es gut, an den Katechismus anzuknipfen und daran zu
erinnern, dass wir langst gestorben sind: durch die Taufe! Die Taufe ist die
eschatologische Verschrankung zwischen dieser und der kommenden Welk.

Knlipfen wir noch einmal an den Katechismus der Katholischen Kirche an:

1010 Durch Christus hat der christliche Tod einen positiven Sinn. ,,Fir mich ist
Christus das Leben, und Sterben Gewinn“ (Phil 1,21). ,,Das Wort ist glaubwiirdig:
Wenn wir mit Christus gestorben sind, werden wir auch mit ihm leben” (2 Tim
2,11). Das wesentlich Neue am christlichen Tod liegt darin: Durch die Taufe ist der
Christ sakramental schon ,,mit Christus gestorben”, um aus einem neuen Leben
zuleben. Wenn wirinder Gnade Christi sterben, vollendet der leibliche Tod dieses
»,Sterben mit Christus” und vollzieht so endglltig unsere Eingliederung in ihn
durch seine Erlosungstat:

,Besser ist es fur mich, zu sterben auf Christus hin, als Kdnig zu sein Gber
die Enden der Erde. Jenen suche ich, der flr uns starb; jenen will ich, der
unsertwegen auferstand. Das Gebaren steht mir bevor ... Lasst mich reines
Lichtempfangen! Dortangekommen, werde ich Mensch sein®(Ignatius von
Antiochien, Rom. 6,1-2).

* %k %k

Getaufte nehmen in Christus das Sterben vorweg. So werden das Leben und das
Sterben zu einem menschlichen Akt, der doch zugleich bereits in Gottes Leben
verwurzelt ist. Anstelle einer ganzen Theologie der Taufe, die in die
Sakramentenlehre gehort, lesen wir hier nur die kleine Tauftheologie bei Paulus
in Rom 6,3-11 (Interlinearibersetzung!):

Oder wisst ihr nicht, dass alle, die wir getauft worden sind auf den Messias Jesus,
in seinen Tod getauft worden sind? Mitbegraben wurden wir also mit ihm durch
die Taufein den Tod, damit, wie auferweckt worden ist der Messias von den Toten
durch die Herrlichkeit des Vaters, so auch wir in Neuheit des Lebens wandeln.
Wenn ndmlich Zusammengewachsene wir geworden sind in der Gleichheit seines
Todes (cOp@uTOL YEYOVApEY TG Opoldpatt To0 Bovdtov avtod), aber auch in der
Auferstehung werden wir es sein, dies wissend, dass unser alter Mensch
mitgekreuzigt worden ist, damit zunichte gemacht werde der Leib der Siinde,
damit nicht mehr wir dienen der Siinde; denn der Gestorbene ist rechtskrdiftig
freigesprochen von der Siinde. Wenn aber wir gestorben sind mit Christus, glauben
wir, dass auch wir leben werden mit ihm, wissend, dass Christus, auferweckt von



den Toten, nicht mehr stirbt, der Tod liber ihn nicht mehr herrscht. Denn was er
gestorben ist, der Siinde ist er gestorben ein fiir allemal; was aber er lebt, lebt er
flir Gott. So auch ihr, haltet dafiir, dass ihr seid tot zwar fiir die Siinde, lebend aber
flir Gott in Christus Jesus!

kK ok

So konnen wir uns nun unserem letzten heutigen Thema zuwenden, das eine
Briicke zwischen Himmel und Erde darstellt: unsere unsterbliche Seele. So heilst
es doch in christlicher Lehre, oder? Wenn wir genau hinschauen, beginnt es mit
einer groRen Uberraschung:

Das erste, was die Glaubenden gegentiiber den antiken Philosophen betonen, ist
nicht etwa die Unsterblichkeit, sondern die Sterblichkeit der Seele: Denn die Seele
istin der Sicht des Glaubens nicht das Lebensprinzip im wahren und vollen Sinne!?
Justin kritisiert den platonischen Begriff der Seele mit Hilfe platonischer
Voraussetzungen: Die Seele sei nicht, wie Platon behaupte, mit Gott ,,verwandt”
(cvyyevic).’ Denn nur Gottist ,ungeworden”und ,unvergénglich“; wire die Seele
unsterblich, dann ware sie auch ungeworden — was offenkundig nicht gilt. Die
Seele ist folglich nach Justin nicht Leben, sondern sie hat lediglich Leben. Im
Anschluss an Gen 2,7 und Eccl 12,7 LXX unterscheidet Justin zwischen der Seele
und dem ,lebenspendenden Geist” ((otikov nvedua), den sie verlieren kann.*
Auch nach Tatian ist die Seele nicht ,,an sich” unsterblich, sondern ,,sterblich”
(Ovnt). Mit dem Johannesprolog wird belegt, dass die Seele vom Logos wie vom
Pneuma unterschieden werden muss: Die Seele , an sich” ist Finsternis, wenn sie
nicht durch den Logos zur Erkenntnis Gottes erleuchtet wird. Zwar stammt die
Seele aus der Gemeinschaft mit dem Geist, doch der Geist verliel’ sie infolge ihres
Ungehorsams.” Ebenso wiederlegt Irendus die wesenhafte Unsterblichkeit der
Seele mit dem Argument, dass sie dann notwendig ungeworden ware. Sie besitzt
das ewige Leben nicht aus sich, sondern nur als Geschenk des Geistes.®

Die Differenz zwischen ,Seele” und ,Geist” bezeichnet keine Dualitat
anthropologischer Prinzipien, sondern spiegelt die vom Menschen aus
uniberbriickbare Differenz zwischen Schopfer und Schopfung.

Vgl. Art. Seele, in: Historisches Worterbuch der Philosophie, Bd. 9 (1995), 2-89.

Vgl. Platon, Der Staat, 611 e 2.

Vgl. Justin, Dial. 4-6; dazu: Art. Seele, in: Historisches Worterbuch der Philosophie, a.a.O. 8f.
Vgl. Tatian, Or. 13; 15.

Vgl. Irendus, Adv. haer. V, 12,2

[ T, B N TUR N}



Erst als die anfangliche Polemik abgeklungen ist, vermag Origenes in einer
glaubigen Sicht die hohe Berufung der Seele wieder mit den ehemals abgelehnten
Termini auszudriicken: Die Seele ist trotz ihrer Geschopflichkeit mit Gott
LSverwandt” (cuyyevng). Darin griindet ihre letzte Unabhangigkeit von allem
Geschaffenen.’

Auf dem Hintergrund der Patristik ist das Seelenverstandnis der Antike eher eine
Negation als eine philosophische Definition. Die Rede von der Seele enthalt eine
Ahnung vom Geheimnis des Menschen wie des Kosmos: Der Mensch ist mehr als
ein Produkt der Geschichte, sozialer Zwange und psychologischer Erklarungen. Die
Rede von der Weltseele® bezeugt, dass auch die gesamte materielle Welt mehrist
als ihre gesetzmafRligen Naturablaufe.

Auffallig ist, dass die Kirchenvater die Einheit der Seele mit dem Leib sehr viel
unbefangener betonen kénnen als die antiken Philosophen. Leib und Seele stehen
ja auf der Seite der Schopfung. Leib und Seele sind erlésungsbedirftig und
erlésungsfahig und empfangen ihr wahres und volles Leben aus dem Geist des
lebendigen Gottes.

Bei Augustinus taucht die Seele wieder auf, nicht weil er die Seele, sondern weil
er Gott sucht:

»,Nie zuvor hatte der Mensch so vor seiner eigenen Seele gestanden, nicht
Heraklit ..., nicht Sokrates und Plato, denen alles am Heil der Seele lag. ,Ein
unendlicher Abgrundist der Mensch. Du hast seine Haare, o Herr, gezahlt, aber
leichter flirwahr ist, seine Haare als die Empfindungen und Neigungen seines

240 9

Herzens zu zahlen’”.

Augustinus stol3t auf seine Seele, insofern sie nicht Gott ist. Er findet in seiner
Seele nicht die Vereinigung mit dem Goéttlichen, die er im Manichdismus und im
Neuplatonismus gesucht hatte, sondern ganz im Gegenteil die schmerzliche
Unterschiedenheit von Gott, die Sehnsucht, die Ruhelosigkeit auf Gott hin:

,Denn Du hast uns auf Dich hin geschaffen, und unruhig ist unser Herz, bis es
ruht in Dir“."

Vgl. Origenes, De princ. 1ll, 1,13.

& Heinz Robert Schlette, Weltseele. Geschichte und Hermeneutik. Knecht, Frankfurt a.M. 1993.
®  Karl Jaspers, Die groRen Philosophen, Miinchen (1957) 31981, 327f.

% Conf. I,1.



Wenn Augustinus hier das Wort ,Herz“ verwendet, so zeigt doch dasselbe erste
Buch der Confessiones, dass er esim Sinne von ,,Seele” versteht. Diese Seele aber
ist von sich aus nicht der Palast gottlichen Lebens, sondern die Hitte der
Verbannung:

»Sage zu meiner Seele: Dein Heil bin ich (Ps 35,3). ... Zu eng ist das Haus meiner
Seele, als dass Du es betreten konntest. Dehne es aus mit Dir! Baufallig ist es,
stelle es wieder her! Manches daran kann Dein Auge beleidigen. Ich gebe es zu,
ich weiR es. Aber wer soll es reinigen?“""

Indem Augustinus sich radikal von sich selbst abwendet und im Glauben Gott
zuwendet, findet er den notigen Abstand von sich selbst, um die Abgriinde des
eigenen Selbst wahrzunehmen. Programmatisch formulieren es die Soliloquia
(Selbstgesprache), die den Untertitel tragen:, Von der Unsterblichkeit der Seele”:

Augustinus: Ecce oravi Deum. A: So habe ich nun zu Gott gebetet.
Ratio: Quid ergo scire vis? Vernunft: Was willst du also wissen?

A: Haec ipsa omnia quae oravi. A: All das, was ich im Gebet gesagt habe.
R.: Breviter ea collige. V: Fass es kurz zusammen.

A: Deum et animam scire cupio. A: Gott und die Seele will ich erkennen.
R: Nihilne plus? V: Weiter nichts?

A: Nihil omnino. A: Gar nichts."

Von Gott her taucht nun die Unsterblichkeit der Seele wieder auf, nicht als Ort
selbstgewisser menschlicher Identitat, sondern als das unerhorte, unfassbare
Geschenk.

Im Nachdenken tGber diese Wahrnehmung der Seele im Licht des Glaubens bildet
sichdie christliche Anthropologie aus. Wenn sie das alte Wort ,Seele” verwendet,
so gibt sie diesem Wort doch die Neuheit der Christusoffenbarung mit. Die
spezifisch christliche Erfahrung der Seele wird seit den Anfangen theologischer
Reflexion gefasstim biblischen Begriff der ,,Gottebenbildlichkeit”: Die Seele ist das
wahre Lebensprinzip des Menschen, insofern und nurinsofern sie nach dem Bilde
Gottes und unmittelbar von Gott erschaffen ist und dieser Gottebenbildlichkeit
in ihrem Leben entspricht. Wer aber ist der Gott, als dessen Ebenbild sich der
Glaubende erkennt? Es ist der Gott und Vater unseres Herrn Jesus Christus. In
diesem Jesus Christus erkennen wir wie in einem Spiegel sowohl das vollendete

" Conf.1,5.
2 solil. 1, 2,7: PL 32,872.



Bild Gottes und damit unsere eigene hochste Berufung—als auch die schmerzliche
Differenz, in der wir unsvorfinden. InJesus Christus, seinem Leben, seinem Leiden
und seiner leibhaften Auferstehung wird aber auch deutlich: Die Seele steht nicht
im Gegensatz zum Leib, sondern ist Ausdruck der Berufung dieses Leibes zum
ewigen, gottlichen Leben: Denn inihm allein wohnt wirklich die ganze Fiille Gottes
leibhaftig (Kol 2,9)."

Ebenso wie fir den Begriff der Seele gilt auch fiir die Gottebenbildlichkeit, dass
sie nichteininsich ruhendes Prinzip der Identitat des Menschen aussagt, sondern
im Gegenteil ein Prinzip der Nicht-ldentitat in sich und der unbedingten
Hinordnung auf Gott, den Schépfer und Vollender. Thomas von Aquin nennt drei
Stufen der Gottebenbildlichkeit, die nicht verschiedene Zustande, sondern einen
Weg anzeigen: Schépfung (creatio), Neuschdpfung (recreatio) und Ahnlichkeit der
Herrlichkeit (similitudo):

Thomas von Aquin selbst stellt den Bezug zwischen Gottesebenbildlichkeit und
Seele ausdrucklich her:

,Und so begegnet uns das Gottesbild in der Seele, insofern sie auf Gott zugeht
oder von Natur die Anlage besitzt, sich auf Gott zu richten” (imago Dei
attenditur in anima secundum quod fertur, vel nata est ferri in Deum).**

Bei aller Anknlpfung an die philosophische Tradition versteht Thomas die Seele
stetsim theologischen Sinne: Die Seele ist der Ort der Gottebenbildlichkeit; sie ist
selbst die Gottesbeziehung des ganzen, leibhaftigen Menschen, nicht nur die
neutrale Moglichkeit dazu; sie ist desiderium naturale. Die Seele als Grund der
Erkenntnis ist daher bei Thomas nicht nur ein Prinzip philosophischer
Anthropologie, sondern meint zugleich die Befdahigung und Berufung des
Menschen zur Gotteserkenntnis und Gottesbeziehung als Einwohnung Gottes.
Denn durch die Gnade wohnt Gott im Menschen wie das Erkannte im
Erkennenden und wie das Geliebte im Liebenden (sicut cognitum in cognoscente,
etsicutamatum in amante).” Seele und Gottebenbildlichkeit, Anthropologie und
Spiritualitat sind bei Thomas unléslich verbunden.

13 Diesog. ,Einheitsiibersetzung” lasst aus vollig unverstandlichen Griinden die Ubersetzung des entscheidenden
Wortes corporaliter, cwpotik®¢ aus.

" SThl,93,8.

> SThl,43,3.



Das Scheitern der Philosophen und die Kiihnheit der Mystik

Die Scheidung zwischen Theologie und Philosophie, Glaube und Wissen, die die
Neuzeit kennzeichnet, geht an der Thematik der Seele nicht spurlos vorbei. Das
Erkenntnisinteresse wendet sich verstarkt seit der Renaissance der Schépfungals
»Natur“zu. Nun wird auch die Seele zum weltlichen Erkenntnisgegenstand neben
anderen, nicht zuletzt auch ,neben” dem Leib.

a. Der Ubergang von der theologischen zur empirischen Anthropologie bei Martin
Luther und der Protest Cajetans

Die unmerkliche Verschiebung von einer theologischen zu einer naturhaften
Anthropologie lasst sich bei Martin Luther ablesen. Er bahnt den Weg, um die
biblische Dualitat von Geist und Fleisch unmittelbar zur naturhaften Dualitat zu
erklaren: Luther sagtin seiner Schrift ,Von der Freiheit eines Christenmenschen”,

,dass ein jeder Christ zweierlei Naturen an sich hat: eine geistliche und eine
leibliche. Im Blick auf die Seele wird er ein geistlicher, neuer, innerlicher
Mensch genannt; im Blick auf Fleisch und Blut wird er ein leiblicher, alter und

duRerlicher Mensch genannt”.*

Die grundlegende Unterscheidung verlauft nun nicht mehr zwischen Schopfer und
Schopfung, Hingabe an Gott mit Leib und Seele und Abwendung von Gott,
sondern innerhalb der Menschennatur zwischen Leib und Seele bzw. Geist und
Leib. Was hundert Jahre spater in der Philosophie bei Descartes geschehen sollte,
ist bei Luther vorweggenommen: Die Seele als der mittlere Begriff zwischen Geist
und Leib fallt tendenziell aus; der Geist rlickt auf die Seite des Gottlichen, der Leib
auf die Seite des Nicht-Gottlichen. Indem das Leibliche aus dem Gottesverhaltnis
ausgegrenzt wird, ist aber tendenziell eine Sakularisierung der Welt und des
innerweltlichen Handelns gegeben. Fir eine ,politische Theologie”, d.h. fir die
menschliche, soziale, wirtschaftliche und politische Relevanz des christlichen
Bekenntnisses bleibt kein Raum mehr. Die Theologie der Reformation geht davon
aus, dass die Gottebenbildlichkeit (der Seele) mit dem Siindenfall verloren ging.

Luther schreibt damit die Aporie zwischen Spiritualismus und Naturalismus fest,
die sich mit der Renaissance in der Diskussion Giber die Seele eingestellt hatte: Die
Seele als naturhaftes anthropologisches Prinzip wurde entweder dem Leib

% WA 7, 20f.



Ubergeordnet, so dass der Wert der Leiblichkeit herabgesetzt werden muss — so
etwa Marsilio Ficino (t 1499) und Giovanni Pico della Mirandola (T 1494).
Philosophen wie Pietro Pomponazzi (T 1525) hielten dagegen an der Einheit von
Leib und Seele fest und sahen sich gendtigt, die Unsterblichkeit der Seele
preiszugeben. Folgerichtig entziindete sich seit der Renaissance an der
Kommentierung von ,,De anima“ des Aristoteles ein Streit um die Unsterblichkeit
der menschlichen Seele. Nun ist die Dialogsituation ganz anders als zur Zeit der
Kirchenvater: Die Gegner sind nicht langer Philosophen, die die Seele als quasi-
gottliches Lebensprinzip des Menschen behaupten, sondern solche, diedurchihre
rein naturhafte Deutung der Seele zur Annahme ihrer Verganglichkeit zusammen
mit dem Leib gefiihrt werden. Dagegen verurteilt das V. Laterankonzil 1513 die
Lehre von der Sterblichkeit der Seele als unvereinbar mit dem christlichen
Glauben. Auch Pomponazzi hatte positivistisch die Unsterblichkeit der Seele als
reine Glaubenslehre festhalten kdnnen, die allerdings philosophisch nicht zu
beweisen sei, folglich auch keine praktische Relevanz fir den Lebensvollzug des
Menschen in dieser Welt aufweist.

Einer der wenigen Theologen der beginnenden Neuzeit, die der Aporie nicht
erlagen, war der Dominikaner Thomas de Vio Kardinal Cajetan (1469-1534). Er
hielt an einer theologischen Deutung der Seele fest. Unter dem Motto Sumus
homines, non animae'’ nimmt er auf der einen Seite mit dem Konzil von Vienne
1312 die Seele als forma corporis an und verteidigt ihre Immaterialitat und
Unsterblichkeit aus philosophischen Griinden. Philosophisch nicht beweisbar ist
fir ihn die Unsterblichkeit als Auferweckung des Leibes, wenn sie auch als ein
philosophisches Postulat darstellt, ohne dessen Erfiillung die philosophische Sicht
der Seele unstimmig bleibt."”® In seiner Sicht ist der Glaube an die Unsterblichkeit
keine positivistische Bedeutung, sondern unmittelbar relevant fir das
Selbstverstandnis des Menschen in dieser Welt.

7" Aus Cajetans Kommentar zu 1 Kor 15,29 (benutzt wurde die Edition Paris 1540).
18 vgl. Barbara Hallensleben, Communicatio. Anthropologie und Gnadenlehre bei Thomas de Vio Cajetan, Miinster
1985, 187-204.



b. Der Verlust der Seele bei Descartes

In die seit der Renaissance anhaltenden Diskussion Uber die Unsterblichkeit der
Seele wichst auch René Descartes (1596-1650). hinein. Er erhebt den Ubergang
von einer theologischen zu einer naturhaften Anthropologie ausdriicklich zum
Programm. Fir ihn sind es ,,gerade die beiden Fragen lGiber Gott und die Seele ...,
die man eher mit den Mitteln der Philosophie als mit denen der Theologie zu
beantworten habe“.” In seinen ,,Meditationes” will er , die Verschiedenheit der
menschlichen Seele vom Kérper“?® beweisen. Erkenntnis soll fiir Descartes zwei
Eigenschaften haben: Sie soll gewiss und sie soll eindeutig sein. Beide
Eigenschaften erfiillt die Seele im klassischen theologischen Verstandnis nicht: Sie
fihrt ins Ungewisse des Glaubens an den lebendigen Gott und seine
unberechenbare Geschichte mit seiner Schopfung; sie ist daher gerade nicht in
eine eindimensionale Definition zu fassen, sondern besagt die gottliche Tiefe im
der Wahrheit des Menschen.

So ist es nicht verwunderlich, dass Descartes das — wie er sagt — ,,aquivoke”
Konzept Seele bald restlos preisgibt.”* An ihre Stelle tritt der Geist als ,,denkende
Substanz” und in strikter Trennung vom Leib.?* Die Gottesbeziehung der Seele im
klassisch-theologischen Sinne bezieht den ganzen Menschen ein: ,,mit ganzem
Herzen, mit ganzer Seele und mit ganzer Kraft” (auch des Leibes!) (Dtn 6,5). Die
Gottesbeziehung des Geistes im cartesischen Sinne wird eine Angelegenheit des
Intellekts. Damit bricht Descartes ,mit der die gesamte Tradition beherrschenden
Auffassung, die Seele sei Prinzip des Lebens; er trennt sie als Geist vom Leben
ab“.”® Das Leben wird fiir ihn zu einem mechanisch-biologischen Warmeprinzip.
Das Ergebnis ist ahnlich wie bei Luther: Leib und Seele werden getrennt. Der
denkende Geist, der an die Stelle der Seele tritt, sucht sich prinzipiell mit seiner
gewissen und eindeutigen Erkenntnis dem gottlichen Geist anzugleichen. So
folgen auf diese erste Trennung eine Fiille weiterer Trennungen: zwischen Gott
als Geist und der gott-losen Materie; zwischen dem geist-begabten Menschen und
der geist-losen Welt, zwischen dem Menschen und dem Tier, die er letztlich nach

¥ Meditationes, Widmung.

*° Ebd.

21 quaeris hic obscuritatem ex aequviocatione vocis anima“: Quintae resp. (1642); vgl. Sec. resp., Def. 6; in: René
Descartes, Oeuvres, hg. v. Ch. Adam/P. Tannery [AT], 1897-1913; hier: AT 7, 355f; AT 7, 161.

2 mentem enim non ut animae partem, sed ut totam illam animam quae cogitata considero”: Quintae resp., AT
7, 356.

% Art. Seele, in: Historisches Worterbuch der Philosophie, a.a.0., 30.

-10-



dem Modell von Automaten fiir erklarbar halt, zwischen Zeit und Ewigkeit, die nur
dem Geist zuganglich ist, zwischen Leben und dem Tod, der fiir die Maschine des
Korpers das absolute Ende bedeutet. Descartes selbst musste erfahren, dass er
von der Gottgleichheit seines Geistes wieder zuriickfiel in die Endlichkeit und
Sterblichkeit seines beseelten Leibes: Obwohl er in den letzten Lebensjahren all
seine Forschung darauf verwandte, die Maschine seines Leibes von seiner
Lungenkrankheit zu heilen, starb er schlieSlich mit 54 Jahren im Ruf eines
medizinischen Scharlatans:, Qu’en Suéde un fou était mort qui disait qu’il pouvait
vivre aussi longtemps qu’il voulait” - écrivait de facon laconique un journal
d’Anvers (vgl. R. Specht).

In der Folgezeit trennten sich die rationale Philosophie der Seele und die
empirische Psychologie mehr und mehr: Die Empfindungen der Seele miissen als
irrationale Emotionen eingestuft werden, die rationale Seelenlehre weil$ nichts
mehr vom gottlichen Geheimnis der Menschen zu sagen.

c. Der ,,Seelengrund” der Mystik

Die Mystik war der Ort, an dem das theologische Verstandnis der Seele und auch
das Wort ,Seele” ebenso bewahrt blieb wie die Verbindung zwischen der
Seelenlehre und der Gottebenbildlichkeit: Der ,Seelengrund”, das
,Seelenfuinklein® werden bei Johannes Tauler, Meister Eckhart und anderen
Vertretern der Deutschen Mystik nicht verstanden als Ergebnis einer
psychologischen Selbstanalyse und eines besonders intensiven ,inneren Lebens”.
Diese Ausdriicke bezeichnen vielmehr die gottliche Lebensquelle, die dem
Menschen jenseits aller Endlichkeit und Verganglichkeit unverlierbar gegebenist.
Deshalb ist ,,Abgeschiedenheit” der Weg zur geistlichen Vollkommenheit — nicht
als Verachtung und Verneinung der guten Schopfung Gottes, sondern als Umkehr
aus ihrer todbringenden Isolation hin zu ihrem Ursprung und Ziel.

Ich fiihre einige Beispiele aus dem ,,Cherubinischen Wandersmann“ des Angelus
Silesius an. Mit diesem schlesischen Dichter des 17. Jahrhunderts (1624-1677,
1653 zur katholischen Kirche tibergetreten) haben wir die Zeit Luthers (1483-
1546) und Descartes’ (1596-1650) hinter uns gelassen. In seinen Versen begegnet
uns die Kiihnheit, die die Philosophie und zum Teil auch die Theologie in ihrer
Beschriankung auf Eindeutigkeit und Gewissheit verloren haben*:

2 Die Angaben der Seitenzahlen beziehen sich auf folgende Ausgabe: Angelus Silesius, Der cherubinische

-11-



Nur von Gott (nicht von sich selbst!) ist die Seele in ihrer ganzen Tiefe erkannt:

,Der Seelen hochste Kraft ist aller Dinge frei:
Es weill niemand als bloR der Hochste,was sie sei” (28).

Denn: ,Die Seel’ ist ein Flamm’ aus Gott, dem Blitz, gegangen;
Ach, sollte sie dann nicht in ihn zurilick gelangen?“ (61).

Weil die Seele Gottes Abbild ist, erkennt er selbst sich in ihr:

,Ich trage Gottes Bild: wenn er sich will besehn,
So kann es nur in mir und wer mir gleicht geschehn” (43).

Dieser Ursprung, der unerreichbar ,hinter” der Seele liegt, ist zugleich ihr Heil:

,Tritt hinter deine Seel: alsdann kannst du genesen.
Was sie im Bilde hat, das hat der Hochst im Wesen” (26).

Zu dem gottlichen Geheimnis der Seele gehort auch ihre Verbindung mit dem
Leib:

,Konnt ich das Band, das Seel und Leib verknipfet, finden,
Ich sprach: ich wollte Gott auf diesen Schlag ergriinden” (11).

,Die Seele schleuRt den Leib, der Leib die Seel in sich,
Verstindest du dies Werk, du kenntest Gott und dich” (13).

Doch die Seele hat sich von ihrem gottlichen Ursprung abgewandt:

,Gott ist der Seelen Ruh. Daher ist sie gefallen;
Was sie in Einem hat, das suchet sie in Allen” (18).

Was zuriickgeblieben ist, ist die Sehnsucht nach ihrem gottlichen Urgrund:

,Die Welt ist mir zu eng, der Himmel ist zu klein:
Wo wird doch noch ein Raum fiir meine Seele sein?“ (47).

,Die Seele, die nichts sucht als eins mit Gott zu sein,
Die lebt in steter Ruh’ und hat doch stete Pein” (86).

Erst in Gott findet sie — findet aber auch Gott selbst — die Ruhe:

, S0 viel die Seel in Gott, so viel ruht Gott in ihr;
Nichts minder oder mehr, Mensch, glaub es, wird er dir” (45).

Dieser Gewinn ist nicht anders als durch das , Verlieren” der Seele zu erlangen:

Wandersmann, Zlrich (1946) 1979.

-12-



,Wer seine Seele hat verloren und vergeben,
Der kann ganz seliglich mit Gott die Wette leben” (63).

Diese Ruhe ist keine statische Einheit, sondern ein dynamischer Prozess:

, O Seele lieg und ruh in deines Gottes Willen:
Willst du, was Gott, so wird Gott, was du willst erflllen” (23).

Die hochste Berufung der Seele ist die Gottesgeburt:

,Gott schafft die Seel, und sie schafft Gott im Gegenschein,
Indem er sie gebiert, will er geboren sein” (27).

»lch muss Gott’s schwanger sein, sein Geist muss ob mir schweben
Und Gott in meiner Seel’ wahrhaftig machen leben” (58).

In diesem Gegenliber zwischen Gott und der Seele taucht das ganze Geheimnis
der Heilsgeschichte auf.

,J. Gott, C. Christus. H. Das ist der Heil’'ge Geist:
Mensch, wann du sprichest ICH: Schau, wo es dich hinweist” (34).

Dieser Vers ist weit mehr als ein Wortspiel der deutschen Sprache: Es ist eine
pragnante Kurzformel der trinitarischen Anthropologie, die wir bei Augustinus wie
bei Thomas von Aquin® finden und die in der menschlichen Seele nicht nur ein
Abbild des gottlichen Wesens, sondern auch der drei gottlichen Personen sieht.
Auf diesem Hintergrund muss unsere christologische Deutung der Seele letztlich
trinitarisch fundiert sein.

3. Jesus Christus als der Weg zur menschlichen Seele

So sehr das christliche Verstandnis der Seele sich als Frucht der christologischen
Definitionen der ersten Konzilien eingestellt hat, so sehr ist unser Zugang zur
»Seele Christi“ im 20. Jahrhundert gepragt durch den neuzeitlichen , Verlust der
Seele”. Fragen wir also im Folgenden nach den theologiegeschichtlichen
Wechselwirkungen zwischen dem christlichen Selbstverstandnis und dem
Verstandnis der ,,Seele Christi“.

% vgl.STh, 93,5.

-13-



a. Die Seele Christi als Lebensquelle des Menschen

In der Christologiegeschichte taucht die Problematik der menschlichen Seele
erstmals auf, als manin derjudenchristlichen Tradition die Einheit Jesu Christi mit
dem Vater so zu denken versuchte, dass der gottliche Logos (nur) einen Leib
angenommen habe. ,,Was nicht angenommen ist, kann auch nicht gerettet
werden”. Nach diesem soteriologischen Prinzip meldete sich die Rickfrage: Aber
wie kann der ganze Mensch mit Leib und Seele gerettet sein, wenn die
menschliche Seele nicht angenommen wurde?*® Diese Frage dringte hin zu der
Antwort: Der Logos konnte den ganzen Menschen mit Leib und Seele annehmen,
weil die Menschennatur fir ihn nichts schlechthin Fremdes ist, sondern als
Ebenbild Gottes Abbild seines eigenen Wesens. In Jesus Christus begegnet der
vollendete Mensch, nicht nur hinsichtlich seinerangenommenen Menschennatur,
sondern hinsichtlich des Logos selbst! Es entspricht dem Wesen des Logos, Leib
und Seele anzunehmen. Der Logos in seiner gottlichen Natur tragt von Ewigkeit
her das Urbild des Menschen — seiner Seele wie seines Leibes! —in sich. Die vom
Logos angenommene menschliche Seele wird daher nicht ihrer menschlichen
Natur entfremdet, sondern erlangt eine ,, Uber-Erfiillung”. An der Seele Christi
erfahren die Glaubenden die hochste Berufung ihrer eigenen Seele.

Wieder stellt sich die Versuchung ein, im Verstandnis der Seele (Christi) eine im
Menschen selbst gesicherte, eindeutige Identitat gewinnen zu wollen. Angelus
Silesius warnt uns:

,Wie tief die Gottheit sei, kann kein Geschopf ergriinden,
In ihrem Abgrund muss auch Christi Seel’ verschwinden” (84).

Die Seele Christi offenbart das Geheimnis der menschlichen Seele als
unergriindliches Geheimnis, nicht als eindeutige und gewisse Definition. Bereits
bei Thomas von Aquin nehmen die quaestiones tUber die Seele Christi einen recht
groRen Raum seiner Christologie ein. Der Grund ist ein anthropologischer bzw.
soteriologischer: Im Nachdenken tber die Seele Christi zeigen sich die dullersten
Moglichkeiten wie auch die Grenzen der menschlichen Seele:

Selbst die volle Gotteserkenntnis der Seele Christi wird nach Thomas nicht zum
begreifenden Erkennen, ,,denn das Unendliche wird vom Endlichen nicht umfasst.
Daher vermochte auch die Seele Christi keineswegs das Wesen Gottes

% vgl.SThll, 5,3.

-14-



vollkommen zu begreifen“.”” ,Gott erkennt Sein Wesen vollkommener, als die
Seele Christi es erkennt”.”® Indirekt wird damit die Differenz zwischen dem
glaubigen Erkennen und der lebendigen Wirklichkeit Gottes offengehalten.
Christus in seiner leib-seelischen Verfasstheit ,,war vor Seinem Leiden Pilger und
Schauer zugleich“.” Die tréstliche Kehrseite dieser Begrenzungen lautet: Die
Einheit der Seele mit Gottist vereinbar mit verschiedenen Mangeln und Grenzen:
Fortschritte im Wissen, korperliche Schwachen, seelische Mangel wie Schmerz,
Trauer, Furcht, Verwunderung, Versuchungen stehen nicht notwendig im
Widerspruch zur Gottesbeziehung. Auch die mit Gott verbundene Seele hat in
dieser Welt nur eine begrenzte Macht: Was durch die Macht Gottes in Erfillung
gehen sollte und nur so in Erflllung gehen konnte, etwa die Auferstehung des
eigenen Leibes, lag nicht in der Macht der Seele Christi.*®

Anhand der Betrachtung der Seele Christi wird offenbar:
— Das Leben Gottes ist die Quelle fir das Leben der Seele Christi.

— Die menschliche Seele erkennt ihre Berufung in der Seele Christi —aber nichtin
der Weise reflexiver Selbsterkenntnis, sondern indem sie sich verliert: im Gebet,
in der Nachfolge Christi bis hin zur Annahme des Kreuzes, im Horen auf den
Heiligen Geist. In diesem Sinne stellt Ignatius von Loyola (1491-1556) seinem
Exerzitienbuch ein Gebet voraus, das er bereits vorfand und offenbar sehr liebte.

Seele Christi, heilige mich /Leib Christi, rette mich /Blut Christi, berausche mich.
Wasser der Seite Christi, wasche mich / Leiden Christi, stdrke mich /

Glitiger Jesus, erhére mich! / In deinen Wunden berge mich /

Von dir lass nimmer scheiden mich / Vor dem bésen Feinde verteidige mich /
In meiner Todesstunde rufe mich / Und heifSe zu Dir kommen mich /

Mit Deinen Heiligen zu loben Dich / In Ewigkeiten ewiglich / Amen.

Flr Erich Przywara, den groBen Kommentator der Exerzitien, spricht sich in der
ersten Gebetsbitte — Seele Christi, heilige mich — ,, der Hauptinhalt der Exerzitien
aus“*': Die Seele Christi wird nicht angesprochen als Teil eines von mir getrennten
anderen Menschen, sondernals Ort des Lebens meiner eigenen Seele. Diese Seele
durchdringt den Leib: den Leib Christi, den wir in der Eucharistie empfangen, den
Leib Christi, der die Kirche ist, schlieRlich den Leib Christi, in den wir selbst mehr

2 SThll, 10,1.
% SThIl, 10,2, ad 2.
® SThll, 11,2.
0 vgl. 11, 13,4.

31 Erich Przywara, Deus semper maior. Theologie der Exerzitien, Bd. |, Freiburg i.Br. 1938, 3.

-15-



und mehrhineinverwandelt werden. Dieser Leib aber geht mitundin Christus den
Weg des Leidens. Dieser Weg ist kein naturhaftes Schicksal. Daher missen wir
stets neu um die Treue bitten, die Christus selbst uns schenkt. Der Weg fiihrt von
Uber uns hinaus auf Christus zu und mindet ein in das Gotteslob in der
Gemeinschaft der Erlosten. Dieses Gebet ware durchaus geeignet, um daran eine
ganze christliche Theologie der Seele zu entwickeln.

b. Das Desiderat einer erneuerten theologischen Anthropologie

Und was wird aus der Seele? Der Begriff leuchtet neu auf in dem Geheimnis, dem
der so oft gedient und das er so oft entstellt hat. Vielleicht konnen die
theologischen Klarungen dazu beitragen, dass uns das Wort ,Seele”, das in
unserem theologischen Sprachschatz an Bedeutung verloren hat, wieder
vertrauter und sympathischer wird. Am Leitfaden des Seelenbegriffs lassen sich
drei Hauptaufgaben theologischer Anthropologie formulieren: 1) eine Spiritualitat
der neuen Schopfung in Christus, der anima naturaliter christiana; 2) eine
kirchliche Anthropologie der anima naturaliter ecclesiastica; 3) eine trinitarische
Spiritualitat der anima imago Trinitatis.

“
!

zu 1): ,Rette deine Seele!” — dieses Motto neuzeitlicher Mission wurde mir in
meiner Studienzeit interpretiert als dreifach haretisch: ,Rette” — als kénne der
Mensch selbst sich retten; ,,deine” — als ginge es nur um mich und nicht um die
ganze Schopfung; ,,Seele” —als ginge es nur um die Seele und nicht auch um den
Leib. Heute meineich, dass wir uns mit einem theologisch geklarten Seelenbegriff
diesem mahnenden Aufruf durchaus ernsthaft stellen sollten: Rette deine Seele!
Lass das, was dich zum Menschen macht — das lebendige Bild Gottes in dir, das
Gebet, die Offenheit fiir das Geheimnis der Geschichte — nicht verloren gehen.
Nimm die Verantwortung fur dich selbst wahr, die dir unvertretbar anvertraut ist.
In diesem Sinne wurde das Wort fir Dietrich Bonhoeffer in einer Zeit daulSerster

Bedrangnis zum Trost und Auftrag:

,Bei Jeremias heillt es: «So spricht der Herr: siehe, was ich gebaut habe, das
breche ich ab, und was ich gepflanzt habe, das reute ich aus —und du begehrst
Dirgrol3e Dinge? Begehre es nicht! denn siehe, ich will Ungliick kommen lassen
Uber alles Fleisch. Aber deine Seele will ich dir zur Beute geben, wohin zu
ziehst» (c. 45 [Jer 45,2-5]). Wenn wir aus dem Zusammenbruch der
Lebensgiter unsere lebendige Seele unversehrt davontragen, dann wollen wir
uns damit zufriedengeben. Wenn der Schopfer selbst sein Werk zerstort,

-16-



dirfen wir dann iber die Zerstérung unserer Werke murren? Es wird nicht die
Aufgabe unserer Generation sein, noch einmal «grol3e Dinge zu begehreny,
sondern unsre Seele aus dem Chaos zu retten und zu bewahren und in ihr das
Einzige zu erkennen, das wir wie eine «Beute» aus dem brennenden Hause
tragen. ... Wir werden unser Leben mehr zu tragen als zu gestaltenhaben, wir
werden mehr hoffen als planen, mehr ausharren als voranschreiten. Aber wir
wollen Euch Jingeren, der neugeborenen Generation, die Seele bewahren, aus
deren Kraft |hr ein neues und besseres Leben planen, aufbauen und gestalten
sollt“.*

Diese Seele, die es zu bewahren gilt, das ist das lebendige Ich in allen seinen
Lebensbeziigen — das Ich, von dem Paulus sagen kann: Ich lebe, aber nicht ich,
sondern Christus lebt in mir (Gal 2,20). Es ist das Ich, das in Christus neue
Schépfung (2 Kor 5,17) geworden ist. Wie Bonhoeffer zeigt, ist diese Spiritualitat
des Lebens in Christus kein frommer psychologischer Zustand, sondern die
nichterne Annahme unseres Lebensweges, auch und gerade dann, wenn er sich
als Kreuzweg erweist.

zu 2): Die christologisch erneuerte Anthropologie muss als kirchliche
Anthropologie entfaltet werden. Das Leben Gottes ist das Leben der Seele Christi.
Das Leben Gottes ist aber zugleich das Leben, das der ganzen Schopfung
angeboten ist, das in den Sakramenten und im gesamten Leben der Kirche
mitgeteilt wird. Die menschliche Seele ist durch die Seele Christi in eine
unmittelbare Kommunikation mitden,Seelen”alleranderen Geschopfe gerufen.
Die anima naturaliter christiana ist anima ecclesiastica. Sie ist im Heiligen Geist
berufen, einzustimmen in die Sendung Christiin der Gemeinschaft der Kirche. Hier
bekommt auch das Gebet fiir die ,,armen Seelen” seinen Platz und seinen Sinn: es
ist das Gebet fur die Verstorbenen, die nicht anders zur Vollendung gelangen als
durch die Versohnung mit allen anderen ,,Seelen” in Christus und mit denen wir
folglich auch Gber die Grenze des Todes hinweg weiterhin gemeinsam unserer
eigenen Vollendung entgegengehen.

Augustinus, der am Anfang seines Lebens nur ,,Gott und die Seele” zu erkennen
begehrt®®, formuliert gegen Ende seines Lebens: Quantum quisque amat

32 Dietrich Bonhoeffer, Widerstand und Ergebung. Briefe und Aufzeichnungen aus der Haft, hg. von Eberhard
Bethge, Giitersloh (1951) **1994, 153.
3 vgl. 0. Anm. 99.

-17-



ecclesiam Christi, tantum habet spiritum sanctum — ,Insoweit jemand die Kirche
Christiliebt, insoweit hat er den Heiligen Geist”.** Augustinus hat gelernt, dass wir
unsere eigene Seele nur finden in der Gemeinschaft mit allen anderen Seelen, im
,Verlieren der Seele” an unsere Briider und Schwestern. AuchinJoh 15,13: Es gibt
keine gréfSere Liebe, als wenn einer sein Leben/ seine Seele fiir seine Freunde
hingibt“ steht das Wort ,Seele” in diesem kirchlichen Sinne.

zu 3) Eine christologische Anthropologie ist nicht vollstandig, wenn sie nicht als
trinitarische Anthropologie formuliert wird. Die trinitarische Psychologie des
Augustinus kann dabei zur Quelle der Inspiration werden, wie etwa bei Thomas
von Aquin:

,Einige sagten, im Menschen sei nur ein Abbild des Sohnes. Doch das widerlegt
Augustinus ... mit dem Hinweis, dass der Mensch, wenn er nach dem Bilde des
Sohnes geschaffen ist, notwendigerweise auch nach dem Bilde des Vaters
geschaffenist, weil jader Sohn dem Vater wegen der Wesensgleichheit ahnlich
ist.>

Der Natur Gottes selbst entspricht es, sich in drei Personen zu verwirklichen.

,Darum schlieRt das Sein nach dem Bilde Gottes als Nachahmung der
gottlichen Natur das Sein nach dem Bilde Gottes als Darstellung der drei
Personen nicht aus, sondern eines ergibt sich vielmehr ausd dem anderen.
Demnach muss man sagen, im Menschen sei ein Abbild Gottes sowohlin bezug
auf die gottliche Natur als auch in bezug auf die Dreiheit der Personen; denn

auch in Gott selbst besteht eine Natur in drei Personen®.*®

Durch diese trinitarische Anthropologie wird nicht zuletzt der Bezug zwischen dem
Menschen und dem gesamten Kosmos, derin der ostkirchlichen Theologie zentral
ist, neu lebendig. In diesem Zusammenhang ist auch der alte Begriff der
»Weltseele” neu zu durchdenken, nicht als mythologisches Prinzip, sondern als
konkrete Konsequenz christlicher Berufung und Sendung. Einen Anhaltspunkt
dazu finden wir in den Worten des Diognetbriefes (3. Jh.):

,Was die Seele im Leib ist, das sind die Christen in der Welt. Die Seele
durchdringt alle Glieder des Leibes, die Christen alle Stadte der Welt. Die Seele

3 Tr.in Joan. 32,8: CChr 36,304.
¥ STh1, 93,5, ad 4.
% STh1,93,5.

-18-



wohnt im leib, ist aber nicht vom Leib. Die Christen leben sichtbar in der Welt
und sind doch nicht von der Welt. Die Seele ist unsichtbar und ist gefangen im
sichtbaren Leib. Man sieht, dass die Christen in der Weltsind, aber ihre
Frommigkeit ist verborgen... Die Seele liebt das Felisch und auch die Glieder,
die sie, die Seele, hassen. Auch die Christen lieben ihre Hasser. Die Seele ist im
Leib eingeschlossen, und doch halt sie den Leib zusammen. Die Christen sind
im Gewahrsam der Welt und halten doch die Welt zusammen. Die Seele ist
unsterblich und wohnt in einem sterblichen Zelt. Auch die Christen wohnen als
Fremdlingeim Verganglichen, aber sie erwarten die Unsterblichkeitim Himmel.
Wenn die Seele mit Speise und Trank schlecht versorgt ist, dann gereicht es ihr
zum Guten. So auch die Christen: werden sie gezlichtigt, wachst ihre Zahl Tag
flr Tag. Gott hat sie auf eine hohe Warte gestellt, und sie diirfen ihr nicht

entfliehen*“.?’

Das Kapitel Gber die Seele endet nicht mit einem abgerundeten Ergebnis, sondern
mit einer offenen Frage, die einen Auftrag an die theologische Arbeit der Zukunft
bezeichnet. Als Theologen und Theologinnen sollten wir das Phanomen ernst
nehmen, dass sich mit dem Wort ,Seele” auch heute eine lebendige Sehnsucht
nach dem ganz Anderen verbindet: Das kleine Blichlein von Hans Jonas mit dem
Titel ,Macht oder Ohnmacht der Subjektivitat?“ tragt den Untertitel: ,Das Leib-
Seele-Problem im Vorfeld des Prinzips der Verantwortung“.*® Der Philosoph und
Ethiker ringt hier mit dem Problem, dass ohne eine gewisse Freiheit der Geistseele
gegenliber dem Leib das fir die Ethik entscheidende Prinzip menschlicher
Verantwortung fallt. Weiterhin empfehle ich den kleinen Aufsatz,,De anima“von
Max Horkheimer aus dem Jahr 1967.% Fiir Horkheimer verbindet sich mit dem
Wort Seele die Sehnsucht nach einer Alternative zur Kalte technischer Vernunft,
die Hoffnung auf ,,jenes Wahre, das Theologie nicht mehr zubietenvermag ..., das,
was die vom Intellekt bedingte Wirklichkeit als Absolutes transzendiert”.*® Sollte
Horkheimer wirklich Recht haben, dass die Theologie ,,seelenlos” geworden ist?
Dann ware es hochste Zeit, dass wir Bonhoeffers Mahnung folgen und zuerst
unsere eigene lebendige Seele retten lassen.

Lektionar zum Brevier, Lesejahr I,Do, 5. Woche der Osterzeit.

% Frankfurt a.M. 1981.

¥ In: Max Horkheimer, Gesammelte Schriften, hg. von A. Schmidt / G. Schmid Noerr, Bd. 7 (1985) 197-206.
“° Ebd. 205.

-19-



Leonard Cohen: You want it darker — Hineni (Hier bin ich)

Wenn du die Karten gibst If you are the dealer,

bin ich aus dem Spiel I’'m out of the game

Wenn du der Heiler bist, bedeutet das If you are the healer,

Ich bin gebrochen und gelahmt it means I'm broken and lame
Wenn dir der Ruhm gebihrt, dann If thine is the glory,

Gebuhrt mir wohl die Schande then mine must be the shame
Du willst es dunkler You want it darker

Wir toten die Flamme We kill the flame

Gelobt, gepriesen Magnified, sanctified

Sei dein heiliger Name Be the holy name
Verunglimpft, gekreuzigt Vilified, crucified

In der menschlichen Gestalt In the human frame
Millionen Kerzen brennen A million candles burning

Fir die Hilfe, die niemals kam For the help that never came
Du willst es dunkler You want it darker

Hineni, hineni (Hier bin ich, hier bin ich) Hineni, hineni

Ich bin bereit, mein Gott I’m ready, my Lord

Es gibt einen Liebenden in der Geschichte There's a lover in the story

Aber die Geschichte ist noch dieselbe But the story's still the same

Es gibt ein Schlaflied zum Leiden There s a lullaby for suffering
Und ein Paradox zum Beschuldigen And a paradox to blame

Doch in den Schriften steht es geschrieben But it s written in the scriptures
Und es ist kein leerer Anspruch And it's not some idol claim

Du willst es dunkler You want it darker

Wir toten die Flamme We kill the flame

Du stellst die Gefangenen auf They re lining up to prisoners
Und die Wachen zielen And the guards are taking aim
Ich kampfe mit einigen Damonen | struggle with some demons

Sie waren aus der Mittelschicht und zahm They were middle class and tame
Ich wusste nicht, dass ich die Erlaubnis hatte, | didn't know | had permission

Zu morden und zu verstimmeln To murder and to maim

Du willst es dunkler You want it darker

-20-



Hineni, hineni
Ich bin bereit, mein Gott

Gelobt, gepriesen

Sei dein heiliger Name
Verunglimpft, gekreuzigt

In der menschlichen Gestalt
Millionen Kerzen brennen

Fur die Liebe, die niemals kam
Du willst es dunkler

Wir toten die Flamme

Wenn du die Karten gibst

Lass mich das Spiel verlassen
Wenn du der Heiler bist

Bin ich gebrochen und gelahmt
Wenn dir der Ruhm gebuihrt
Gebuhrt mir wohl die Schande
Du willst es dunkler

Hineni, hineni
Hineni, hineni
Ich bin bereit, mein Gott

Hineni,
Hineni, hineni
Hineni

Hineni, hineni
I’m ready, my Lord

Magnified, sanctified

Be the holy name

Vilified, crucified

In the human frame

A million candles burning
For the love that never came
You want it darker

We kill the flame

If you are the dealer,

let me out of the game
If you are the healer,

I'm broken and lame

If thine is the glory,

mine must be the shame
You want it darker

Hineni, hineni
Hineni, hineni
I’'m ready, my Lord

(Hineni)
(Hineni, hineni)
(Hineni)

https://www.youtube.com/watch?v=vOnmHymgM7Y

https://www.youtube.com/watch?v=g9BIBsCtFzw

(Leonard Cohen zu seinem Song)

-21-


https://www.youtube.com/watch?v=v0nmHymgM7Y
https://www.youtube.com/watch?v=g9BlBsCtFzw

