
DOSSIER 

37

Bu
lle

tin
 S

A
G

W
   

1 
| 2

02
5 

L’intelligence  
de la main
Bernard N. Schumacher

main ». Car ce n’est « qu’à partir de la parole et avec la parole 
que surgit la main »3. La parole confère à la main une portée 
symbolique, tandis que la main donne une réalité aux idées 
que véhicule le langage. La parole et la main incarnent les 
deux modes d’être essentiels de l’être humain : par la parole, 
une personne peut indifféremment s’adresser au monde ou 
parler de ce monde à portée de main qu’elle est capable de 
transformer en faisant usage de sa main.

Connaître en faisant 
Cet usage, corrélé à l’intelligence, n’a cependant rien 

d’inné. Il se perfectionne, au plan pratique comme au plan 
technique, grâce à la répétition de gestes et d’actes qui 
permettent d’acquérir « une pratique qualifiée »4, au sens 
de l’habitus aristotélicien. Voilà qui cependant est en général 
décrié par les pédagogues, lesquels redoutent la routine, 
« l’apprentissage répétitif »5. Or, il ne s’agit pas de cela dans 
le travail manuel. Richard Sennett, à propos de la conception 
assistée par ordinateur dans le cadre de l’enseignement de 
l’architecture, montre l’importance de la répétition du geste 
de la main. Pas question de faire d’abord puis de réfléchir, 
pas non plus de réfléchir puis de faire, mais bien plutôt de 
connaître en faisant : on apprend à connaître un terrain en 
le dessinant à maintes reprises. 

Ce qui est vrai au sujet de l’apprentissage d’un travail 
manuel l’est tout autant au sujet de celui d’un instrument de 
musique. La répétition des gestes y joue un rôle décisif : « En 
tant qu’interprète, au bout de mes doigts, je fais l’expérience 
de l’erreur : une erreur que je chercherai à corriger. J’ai une 
norme de ce qui doit être, mais ma véracité réside dans 
le simple constat que je commets des erreurs. » Richard 
Sennett ajoute que « des mouvements chèrement acquis 

3	 Heidegger (2011), p. 132.
4	 Sennett (2010), p. 55.
5	 Ibid., p. 56.

Le travail manuel est au cœur même de l’humanisation de 
l’être humain en ce qu’il renforce le lien essentiel qui existe 
entre la main et la parole : l’intelligence.

Sisyphe est condamné par les dieux à rouler un ro-
cher jusqu’au sommet d’une montagne d’où il finit toujours 
par dégringoler. Lorsqu’il redescend le chercher, il arbore 
« un visage qui peine si près des pierres [qu’il] est déjà 
pierre lui-même »1. Ayant « conscience » de son labeur et 
d’un tourment sans fin, privé de sens et d’espoir, il est décrit 
comme « le travailleur inutile des enfers »2. 

Albert Camus rejoint la tradition grecque qui voit 
dans le travail un asservissement, une perte de liberté. En 
revanche, le travail de la conscience ou de l’esprit permet 
de s’humaniser. Certes, le travail et la production d’œuvres 
sont nécessaires à l’être humain, souligne Hannah Arendt 
dans son ouvrage Condition de l’homme moderne, parce 
qu’ils contribuent à sa survie et à son appartenance au 
monde. Toutefois, vivre en tant qu’homme et femme, c’est 
être parmi les êtres humains, en exerçant son agir, en par-
ticipant à la vie politique, en nourrissant la vie de l’esprit. 
Or, si cette conscience que l’homme a de son labeur rend 
la condition de l’ouvrier tragique, comme le voit Albert Ca-
mus dans l’exemple de Sisyphe, elle lui permet cependant 
d’échapper à sa chosification, car son labeur n’aura pas 
broyé ce qui fait de lui un être humain. 

Où se trouve donc le travail manuel dans cette consi-
dération de l’humanisation et la déshumanisation de l’action 
d’un individu ? La main n’est-elle qu’un instrument mécani-
que à la fonction bien définie ? Ou n’est-elle pas plutôt « l’ins- 
trument » par excellence de l’expression de l’intelligence, 
de la capacité dont dispose l’être humain de transformer le 
monde et de faire montre de créativité ? C’est du moins ce 
qu’affirme Martin Heidegger : « La main forme avec la parole 
le trait essentiel de l’homme » ; « seul l’étant qui, comme 
l’homme ‹ a › la parole, peut et doit ‹ avoir › également une 

1	 Camus (1972), p. 163.
2	 Ibid., p. 161.



38

sommes pas [seulement] apprentis ouvriers, nous sommes 
apprentis hommes »9. Le philosophe note à cet égard l’im-
portance du travail manuel, tout aussi essentiel que l’est la 
formation de l’esprit. En effet, exercice du corps et travail 
des mains doivent susciter le goût de la réflexion et du 
jugement : « Il faut qu’il travaille en paysan et qu’il pense 
en philosophe »10.

Ultime bienfait du travail manuel : il permet de ne 
pas se cantonner au monde de l’esprit seul. Il rappelle à 
l’être humain sa nature profonde : un être vivant mortel, à 
la nature spécifique, comme tout autre être vivant. Un être 
mortel qui a le devoir de transformer le monde pour assurer 
son existence, et y inscrire des œuvres destinées à durer. 
Ainsi, tout en s’humanisant par le biais du travail manuel, 
l’individu humanise le monde dans lequel il habite non en 
étranger, mais en hôte, un monde transformé en un lieu 
hospitalier où il ne fait pas que survivre, mais où il vit. Plus 
qu’un simple abri, le monde devient « maison » dans le sens 
d’un chez-soi, d’une demeure.

Le travail – et on a tendance à l’oublier dans le monde 
de l’esprit – implique, d’après Simone Weil, de « mettre 
son propre être, âme et chair, dans le circuit de la matière 
inerte »11 pour la transformer. « Le travailleur fait de son 
corps et de son âme un appendice de l’outil qu’il manie. Les 
mouvements du corps et l’attention de l’esprit sont fonction 
des exigences de l’outil, qui lui-même est adapté à la ma-
tière du travail. »12 Le développement de l’intelligence de la 
main permet en outre de s’arracher à un moi qui ne cesse de 
tout ramener à soi. Le travail manuel décentre l’être humain 
de lui-même. Il est l’expression d’un consentement renouve-
lé chaque jour à la vie et au réel qui ne dépend pas de soi. 
Voilà pourquoi la philosophe en arrive à cette conclusion : 
« Il est facile de définir la place que doit occuper le travail 
physique dans une vie sociale (…). Il doit en être le centre 
spirituel »13 .

Le travail manuel n’est donc pas en soi déshuma-
nisant, comme semble le sous-entendre Albert Camus. Il 
est, au contraire, au cœur même de l’humanisation de l’être 
humain en ce qu’il renforce le lien essentiel qui existe entre 
la main et la parole : l’intelligence. Il peut toutefois s’avérer 
déshumanisant dès lors que le geste ne traduit plus l’intel-
ligence et que le monde tel qu’il est transformé n’abrite plus 
des œuvres conçues pour le rendre hospitalier et pouvoir 
y habiter. L’authentique travail manuel permet de faire l’ex-
périence de la réalité des choses, et de la limite de l’être 
humain face au réel. 

Ce qu’exprime ainsi le poète Charles-Ferdinand 
Ramuz : « Je n’aime plus que les conversations avec les gens 
de métier. Et qui aiment leur métier. Contact direct d’eux aux 

9	 Ibid., p. 290.
10	 Ibid., p. 292.
11	 Weil (1999), p. 1217.
12	 Ibid., pp. 1217–1218.
13	 Ibid., p. 1218.

s’enracinent toujours plus profondément dans le corps »6. 
On pourrait dire que, dans le travail de la main, l’intelligence 
se trouve en quelque sorte au bout des doigts. Sans oublier 
que l’apprentissage du geste prépare également à l’exercice 
de la liberté sur le plan éthique – dans le cadre, par exemple, 
d’une éthique des vertus. L’éthique nécessite de constants 
ajustements par rapport à la norme générale, en exerçant 
son discernement et en procédant à une délibération en 
fonction des cas, tous particuliers, que l’on rencontre.

Outre la répétition des gestes et des actes qui le 
caractérise, l’apprentissage du travail manuel procède d’une 
méthode inductive, non déductive. Or, cette dernière pré-
domine aujourd’hui : il n’est qu’à songer aux protocoles, si 
présents dans le monde du travail. Ce que nous devons ap-
prendre avant de pouvoir faire, nous l’apprenons en faisant. 
Les néophytes procèdent par tâtonnements jusqu’à correc-
tement réaliser ce qu’il convient de faire. Ces personnes 
ont besoin d’un maître, d’une pédagogue qui leur indique la 
voie. Au cours de leur apprentissage, faire l’expérience de 
l’erreur leur est fondamentale. Tant que les personnes qui 
jouent d’un instrument de musique n’ont pas conscience 
que leur note est imparfaite, elles ne peuvent faire aucun 
progrès. Constater leur erreur leur permet de s’efforcer de 
la corriger, donc de progresser. 

Il en va de même pour le travail manuel. La technique 
progresse grâce à la connaissance de la bonne façon de 
faire (le principe) et de la pratique, en faisant l’expérience de 
la commission d’erreurs. C’est aussi vrai de l’apprentissage 
de la délibération dans le domaine éthique. On y a affaire à 
des faits non pas nécessaires, mais généraux. Dès lors, il 
faut se contenter de règles générales qui n’indiquent pas 
que faire dans telle situation particulière, avec telle per-
sonne. C’est en faisant appel à la prudence qu’il s’agit de 
délibérer, de discerner ce qui convient, en ayant toujours à 
l’esprit ce qu’est la règle générale.

S’humaniser
Cet apprentissage de l’intelligence de la main est 

par ailleurs essentiel en vue de l’humanisation de l’individu. 
Jean-Jacques Rousseau le voit bien lorsqu’il défend la né-
cessité de confronter l’enfant à des tâches pratiques dès 
qu’il est à même de juger ce qui lui convient et ce qui ne lui 
convient pas en général. Les bénéfices sont divers. L’enfant 
apprend « à faire ce qui ne lui plaît pas pour prévenir un 
mal qui lui déplairait davantage »7 ; à être heureux, c’est-à-
dire à se satisfaire de choses comme « la santé, la liberté, 
le nécessaire »8 ; à anticiper ses besoins avant de souffrir 
du manque ; à développer adresse et industrie, le sens du 
goût et de l’élégance. Le but n’est pas d’être efficace ou 
d’apprendre un métier, mais bien de s’humaniser : « Nous ne 

6	 Ibid., p. 219.
7	 Rousseau (2009), p. 254.
8	 Ibid.



DOSSIER 

39

Bu
lle

tin
 S

A
G

W
   

1 
| 2

02
5 

Zusammenfassung
Handarbeit im eigentlichen Sinn macht 

die Kultivierung des Menschen erst möglich. 
Sie formt unsere Intelligenz, dieses Bindeglied 
zwischen der Hand und der Sprache. Von Hand 
erschaffene Werke können aber auch «ent-
menschlichen», dann nämlich, wenn die Welt 
gedankenlos verändert wird, sodass sie nicht 
mehr lebenswert scheint, nicht mehr bewohn-
bar ist. Die Arbeit mit den Händen lässt uns das 
Wesentliche der Dinge erkennen, lässt uns die 
realen Grenzen des Menschseins buchstäblich 
begreifen. Anders als heute oft üblich, erfolgt 
die Arbeit von Hand induktiv, nicht deduktiv. 
Und so perfektionieren wir unsere Handfer-
tigkeit von Geburt an, sowohl auf praktischer 
als auch auf technischer Ebene, durch die Re-
petition von Handlungsabläufen und Gesten.

choses. Contact direct par-là d’eux à moi »14. C’est selon lui, 
dans le consentement à la réalité première que l’être humain 
tire sa grandeur (et son humanisation, pourrait-on extra- 
poler). « Ceux qui vivent dans la nature, et qui se sentent 
ainsi à chaque instant ‹ dépassés › et dépassés par elle en 
tous sens, dans ses dimensions, dans son mystère, dans 
sa toute-puissance, mais par-là augmentés et anoblis. »15 
De ce dépassement peut justement naître la contemplation 
qui s’enracine toujours dans le réel et l’action, tout comme 
l’intelligence de la main et le travail manuel.

•

Références

	• Camus, Albert (1972) : Le mythe de Sisyphe. Paris, 
Gallimard. 

	• Heidegger, Martin (2011) : Parménide. Traduit par  
Thomas Piel. Paris, Gallimard.

	• Ramuz, Charles-Ferdinand (1968) : Besoin de  
grandeur, dans : Œuvres complètes. Lausanne,  
Rencontre.

	• Ramuz, Charles-Ferdinand (1978) : Journal, tome II. 
Lausanne, Éditions de L’Aire.

	• Rousseau, Jean-Jacques (2009) : Émile ou de  
l’éducation. Paris, Gallimard.

	• Sennett, Richard (2010) : Ce que sait la main. Traduit  
par Pierre-Emmanuel Dauzat. Paris, Albin Michel.

	• Weil, Simone (1999) : L’enracinement, dans :  
Œuvres complètes. Paris, Gallimard.

DOI

10.5281/zenodo.15489981 

L’auteur

Bernard N. Schumacher est philosophe et professeur  
titulaire à l’Université de Fribourg où il est le coordina-
teur de l’Institut interdisciplinaire d’éthique et des droits 
de l’homme. Il s’intéresse à l’anthropologie philosophi-
que et à l’éthique. Il a publié récemment Le temps du 
mourir (2022) et La pudeur dans les soins (2021).

14	 Ramuz (1978), Journal, p. 385.
15	 Ramuz (1968), p. 274.

http://10.5281/zenodo.15489981  


SAGW-Bulletin

L’intelligence au Moyen Âge p. 18
Was die Künstliche über die menschliche Intelligenz verrät S. 25 

Intelligence collective : un moteur essentiel de l’adaptation humaine p. 46

1 | 2025

L’INTELLI 
GENCE

INTELLI 
GENZ

SA
G

W
-B

ul
le

tin
 1

 | 2
02

5
IN

TE
LL

IG
EN

Z 
/ L

'IN
TE

LL
IG

EN
C

E



Generalsekretariat  
der SAGW

Generalsekretärin in Co-Leitung
Dr. Lea Haller

Generalsekretär in Co-Leitung
Dr. Beat Immenhauser

Leiter Personal und Finanzen
Tom Hertig

Wissenschaftliche Mitarbeiter·innen
Dr. Sara Elmer 
Dr. Romaine Farquet
Christian Weibel 
Julie Zingg

Kommunikation
Arnaud Gariépy
Stella Noack
Zélie Schaller
Marianne Stäger

Personal und Finanzen
Eva Bühler
Monika Hirschmann

Administration
Katrin Sproll  
Marie Steck

Hilfsassistentin
Emilie Casale

Schweizerische Akademie  
der Geistes- und Sozialwissenschaften

Haus der Akademien 
Laupenstrasse 7 
Postfach 
3001 Bern

sagw@sagw.ch
E-Mail an die Mitarbeiter·innen: 
vorname.nachname@sagw.ch



Intelligenz:  
Der Faktor Mensch

L’intelligence :  
le facteur humain 



6

5	 Editorial

Spotlight
8	 Ding hat Geist

Joséphine Vodoz

10	 Kriminologie im digitalen Zeitalter
Daniel Fink

13	 Interview 
«Es braucht Mut, sich öffentlich  
zu exponieren»
Marianne Stäger im Gespräch  
mit Friederike Vinzenz

16	 Carte blanche
Sandro Cattacin

Dossier
INTELLIGENZ 

L’INTELLIGENCE
18	 L’intelligence au Moyen Âge

Cédric Giraud

21	 Interaktive Intelligenz
Ricky Wichum

25	 Was die Künstliche über die  
menschliche Intelligenz verrät
Claus Beisbart

29	 Künstliche Intelligenz ruft nach  
Sprachprofis
Daniel Perrin

32	 Dummheit: Die andere Seite  
der Medaille
Lea Haller

37	 L’intelligence de la main
Bernard N. Schumacher

40	 Quand les émotions deviennent  
une forme d’intelligence
Marina Fiori

43	 Intelligence et délinquance :  
deux chemins qui se croisent
Françoise Genillod-Villard et Muriel Schroeter

46	 Intelligence collective : un moteur  
essentiel de l’adaptation humaine
Thomas Maillart
Série d'images : Howald Biberstein

57	 Worte zur Wissenschaft 
Mit Intelligenz zum Wörterbuch
Sandro Bachmann

Netzwerk 
Réseau

60	 Interview 
« Le vieillissement touche tous  
les aspects de la société »
Lea Haller en entretien  
avec Delphine Roulet Schwab

62	 Ganztagesschulen in der Schweiz:  
Was denken die Eltern?
Sara Elmer

63	 Early Career Award:  
Drei Preisträgerinnen

64	 6 questions à Sandrine Vuilleumier

65	 Charles Kleiber – ein Nachruf
Christoph Schäublin

66	 Le mot de la fin 
Célia De Pietro




