Pour fonder la démocratie, que
choisir ?

Le bien commun ou l'exercice de
I'autonomie ?

Bernard N. Schumacher

La démocratie telle qu’elle est mise en ceuvre en Occident
semble étre récemment soumise a une remise en question. Les raisons
en sont multiples: la montée des extrémes conduit en effet a la
radicalisation des représentations du monde, au populisme, dans un
contexte d'insécurité dii aux crises, a la fois écologique et économique
et aux guerres. Il est toutefois une raison dont on semble ne pas parler :
celle de la perte croissante d’expériences et de concepts communs, ainsi
que de notions partagées, fondées sur une histoire commune ancrée
dans une tradition, qui permettent d’élaborer un monde ou vivre
ensemble. La philosophe allemande Hannah Arendt constatait, il y a
plus de soixante-dix ans déja, qu’«il ne nous est plus possible de
prendre appui sur des expériences authentiques et indiscutables,
communes a tous, le mot lui-méme a été obscurci par la controverse et
la confusion »'. Elle affirmait que « nous avons cessé de vivre dans un
monde commun o1 les mots que nous avons en commun possede un
sens indiscutable »% On manie en effet tous des notions susceptibles de

1 Hannah ARENDT, « Qu’est-ce que l'autorité ? », La Crise de la culture. Huit exercices de

pensée politique, trad. de I'anglais par Patrick Lévy, Paris, Gallimard, 1993, p. 121-185,
p- 121 [« What is Authority ? », Between Past and Future, New York, Penguin, 1961
[1954], p. 91-141, p. 91: «Since we can no longer fall back upon authentic and
undisputable experiences common to all, the very term has become clouded by
controversy and confusion. »].

Ibid., p. 127 [p. 95 : « we have ceased to live in a common world where the words we
have in common possess an unquestionable meaningfulness »].

97



Pour fonder la démocratie, que choisir ? Le bien commun ou l'exercice de I'autonomie ?

permettre le vivre-ensemble, notion au fondement méme de la
démocratie, comme nous le rappelle le philosophe grec Aristote’.
Arendt poursuivait sa réflexion en soutenant que la dissolution et la
perte de notions communes, ainsi que d’expériences communes,
conduit a ce que 1'espace public partagé par les individus « na plus le
pouvoir de les rassembler, de les relier, ni de les séparer »*. Ils ne
seraient donc plus reliés par un monde commun dont ils subiraient
I'influence et qui les précéderait afin qu’ils s’engagent en tant qu’agents
moraux. Pour la démocratie notamment, le caractere tragique de cette
situation s’est amplifié ces derniéres années avec la radicalisation du
processus d’individualisation que le philosophe frangais Eric Sadin a
récemment démontré dans L'Ere de l'individu tyran. La fin d’'un monde
commun. Cette situation débouche sur «un relativisme faisant se
dissoudre tout repere commun, cependant seul a méme d’instaurer des
liens d’intelligibilité partagés et durables »°. Désormais, les relations
entre individus sont de plus en plus de type contractuel. Dans un tel
contexte, comment penser encore un bien commun qui fonderait et
orienterait les libertés des uns et des autres ? Si le bien commun devait
exister, ne contreviendrait-il pas aux libertés des individus ?

Je me propose d’exposer dans un premier temps la représentation que
nous nous faisons de la liberté individuelle et le rejet implicite du bien
commun qui tire son origine de la théorie des relations contractuelles.
J affirmerai dans un second temps que cette représentation fait fi de
I'expérience de 'homme en tant que vivant rationnel viscéralement
attaché a un bien commun, lequel s’exprime a travers des relations non
contractuelles. C’est en consentant a ce bien commun qui fait en
quelque sorte autorité que 1'étre humain peut se développer en tant que
personne dans le cadre d"un vivre-ensemble de type démocratique.

3 Voir ARISTOTE, Les Politiques, 1,2, 1253a11-12, trad. du grec par Pierre Pellegrin, Paris,
Garnier Flammarion, 1993 [1990], p. 92 : « Ce qui fait une famille et une cité », c’est
«avoir de telles notions en commun », lesquelles expriment «l’avantageux et le
nuisible [...] le juste et l'injuste [...] la perception du bien et du mal », a savoir la
dimension économique, juridique et morale.

H. ARENDT, Condition de I’homme moderne, trad. de 'anglais par Georges Fradier,
« Pocket », Paris, Calmann-Lévy, 2009 [1958], p. 92-93 [The Human Condition, Chicago,
The University of Chicago Press, 1958, p. 53 : « has lost its power to gather them
together, to relate and to separate them »].

Eric SADIN, L'Ere de l'individu tyran. La fin d'un monde commun, Paris, Bernard Grasset,
2020, p. 227.

98



Bernard N. Schumacher

Le rejet du bien commun sous le diktat d'une liberté qui
s’origine dans I'individu

La dissolution de la notion de bien commun va de pair avec
celle d’autorité. Cette dissolution, voire disparition, n’est, aux yeux du
philosophe frangais Alain Renaut, nullement un drame, mais bien au
contraire une bonne nouvelle pour le sujet et son projet de libération de
toute réalité qui I'empécherait de faire sa volonté propre. La liberté de
I'individu est une « valeur sacrée »°; elle est a 1'origine d'une « auto-
institution » de ses valeurs éthiques. « Ce sont les individus eux-mémes
qui instituent, au présent [il n'y a pas de passé d’out proviendrait le
présent, c’est-a-dire de tradition qui obligerait moralement a s’engager
au présent], leurs normes et leurs valeurs. »” Il s’agit de « fonder la loi
sur la volonté des hommes, donc a la soustraire autant qu’il est possible
a I'autorité des traditions »®; I’on pourrait ajouter d'une transcendance
et d'une nature humaine —communément pensée comme un bien
commun — laquelle implique un certain épanouissement qui lui est
conforme. Le philosophe francais affirme que '’homme est jeté dans un
monde vide de toute finalité. Dans ce monde privé de toute
transcendance, de tout ordre naturel et de toute nature humaine, donc
affecté d’aucune possibilité d’établir un bien commun, « aucun étre n’'y
trouve un lieu qui lui soit “naturel” ni ne se voit assigner par la nature
une fin qui lui soit propre, ne nous dit plus rien de ce que nous avons a
faire ou de ce que nous avons a étre »°. Alain Renaut conclut qu’il faut
des lors «fonder la loi sur la seule volonté des étres humains se
concevant comme les auteurs, non seulement de leur histoire, mais
aussi des normes et des regles qu’ils se prescrivent a eux-mémes »'.

Sa these est claire : il ne s’agit plus ici d’autonomie kantienne
qui se donne des lois morales universelles par la seule raison de
maniére a priori, sans aucune référence a la nature incarnée de 1'étre
humain non plus qu’a ses inclinations ontologiques. Bien au contraire,
c’est la volonté du sujet qui dicte les valeurs et les normes, lesquelles
sont certes discutées dans le cadre du contrat social en fonction des

¢ Alain RENAUT, La Fin de l'autorité, Paris, Flammarion, 2004, p. 60.

7 Ibid., p. 62.

8 Ibid.

Ibid., p. 63. Comment ne pas penser ici a la thése de I'existentialisme athée de son
compatriote Jean-Paul Sartre publiée en 1946 : L'existentialisme est un humanisme,
Paris, Gallimard, 1996 [1946].

10 Ibid., p. 69.

99



Pour fonder la démocratie, que choisir ? Le bien commun ou l'exercice de I'autonomie ?

volontés en présence, ces valeurs étant susceptibles de varier au gré des
discussions. Dans un tel cadre conceptuel, il ne saurait y avoir de place
pour un bien commun qui orienterait 1’exercice de la liberté des sujets,
c’est-a-dire qui affinerait le processus d’humanisation dans lequel toute
personne est engagée pour étre. On refuse deés lors 1'autorité de la
nature humaine et de ses inclinations ontologiques qui permettent de
découvrir de maniere inductive des regles éthiques générales, comme
l'a bien développé Aristote dans son Ethique des vertus. La
représentation de la liberté que défend Renaut tire son origine du
philosophe anglais Thomas Hobbes, lequel congoit la liberté comme
«l'absence d’entraves extérieures »''. Sa position est claire: « Un
homme libre est celui qui, pour ces choses que selon sa force et son intelligence
il est capable de faire, n'est pas empéché de faire ce qu’il a la volonté de faire. »'
L’enjeu autour de la liberté consisterait a éliminer tout obstacle afin que
le sujet puisse « faire ce qu’il a la volonté, le désir ou l'inclination de
faire »". Ou, pour reprendre la terminologie que 1'on retrouve dans de
nombreux débats sociétaux, notamment dans le champ de la bioéthique
et de 1'éthique sociale, I'enjeu consiste en ce que le sujet puisse
optimiser ses préférences et ses intéréts, indépendamment d'un bien
commun per¢u comme une restriction a 1'exercice de la liberté'*. Par
ailleurs, on peut préciser que la légitimité morale des actes repose en
dernier recours sur des libertés contractuelles.

Pareil désengagement, pareil affranchissement d'une histoire, d"une
tradition, de la nature, d'une nature humaine et d'une transcendance
caractérisent I'individu hyper-individualiste contemporain. Celui-ci se
définit lui-méme selon sa propre liberté subjective : « Je suis ce que je
choisis d’étre »'5, résume le philosophe écossais Alasdair Maclntyre. Ce

Thomas HOBBES, Léviathan, trad. de I'anglais par Gérard Mairet, « Folio Essais »,

Paris, Gallimard, 2000 [1965], chap. X1V, p. 230 [Leviathan, Cambridge, Cambridge

University Press, 1991, p. 91 : « the absence of externall Impediments »].

12 Ibid., chap. xx1, p. 337 [p. 146 : « A free-man, is he, that in those things, which by his
strength and wit he is able to do, is not hindred to doe what he has a will to. »].

B3 Ibid., chap. XX1, p. 337-338 [p. 146: «in doing what he has the will, desire, or

inclination to doe »].

11 convient de préciser que cette représentation de la liberté se retrouve dans le cadre

du contrat social. Hobbes précise : « cette liberté naturelle qui est seule a s’appeler

proprement liberté », ibid., chap. XXI, p. 339 [p. 147 : « that natural liberty, which only

is properly called liberty »].

Alasdair MACINTYRE, Apreés la vertu, trad. deI'anglais par Laurent Bury, « Quadrige »,

Paris, Presses Universitaires de France, 2006° [1981], p. 214 [After Virtue, Notre Dame,

Indiana, University of Notre Dame Press, 19842, p- 220 : « I am what I myself choose

to be »].

100



Bernard N. Schumacher

sujet affranchi de contraintes, y compris sociales, de toute hiérarchie,
de toute téléologie, de toute finalité inscrite dans 1'exercice de la
volonté, est un « moi souverain »'®, pour reprendre les mots de la
philosophe américaine Jean Bethke Elstain, lors de ses Gifford Lectures.
I1 décide de la moralité des actes qu’il pose dans le cadre du contrat
social. « Le moi est aux manettes, la volonté individuelle est absolue,
nous pouvons opérer des choix au gré de nos envies, et cela ne regarde
personne d’autre que soi. »7 Le philosophe américain Michael Sandel
décrit ce « moi désengagé » de toute autorité venue de I'extérieur —1'on
pourrait ajouter de l'intérieur —, c’est-a-dire de son appartenance a une
nature humaine :

Pris ensemble le moi désengagé et I'éthique qu’il inspire amorcent une
vision émancipatrice du moi. Délivré des diktats de la nature et de la
pesanteur des rdles sociaux, le sujet humain est installé comme
souverain, promu au rang d’auteur des seules significations morales qui
puissent exister. [...] nous sommes libres de construire des principes de
justice non conditionnés par un ordre de valeurs préexistants. En tant
que moi concrets et singuliers, il nous appartient de choisir nos buts et
nos fins indépendamment d'un ordre de valeurs, d’une coutume, d'une
tradition ou d’un statut social hérité. Tant qu’elles ne sont pas injustes,
nos conceptions du bien, quelles qu’elles soient, tirent une valeur du seul
fait que nous les avons choisies. Selon les mots de Rawls, “nous sommes
a nous-mémes nos propres sources de prétentions valides”8."?

16 Jean Bethke ELSHTAIN, Sovereignty. God, State, and the Self, The Gifford Lectures, New
York, Basic Books, 2008, p. 172 : « sovereign self ».

Ibid., p. 163 : « The self is in control, the individual will is absolute, we can choose
willy-nilly, and it is nobody else’s business. »

John RAWLS, «Le constructivisme kantien dans la théorie morale », Justice et
démocratie, trad. de I'anglais par Catherine Audard, Paris, Seuil, 1993 [1980], p. 71-
152, p. 112: «des sources autonomes de revendications fondées » [« Kantian
Constructivism in Moral Theory », Journal of Philosophy, 1980, 77, p. 515-575, p. 543 :
« self-originating sources of valid claims »].

Michael SANDEL, « La république procédurale et le moi désengagé », in André
BERTEN, Pablo DA SILVEIRA & Hervé POURTOIS (éds.), Libéraux et communautariens,
Paris, Presses Universitaires de France, 1997, p. 255-274, p. 264 [« The procedural
republic and the unencumbered self », Public Philosophy. Essays on Morality in Politics,
Cambridge, Massachusetts, Harvard University Press, 2005, p. 156-173, p. 163-164 :
«The unencumbered self and the ethic it inspires, taken together, hold out a
liberating vision. Freed from the dictates of nature and the sanction of social roles,
the human subject is installed as sovereign, cast as the author of the only moral
meanings there are. [...] we are free to construct principles of justice unconstrained
by an order of value antecedently given. And as actual, individual selves, we are free
to choose our purposes and ends unbound by such an order, or by custom or tradition
or inherited status. So long as they are not unjust, our conceptions of the good carry

101



Pour fonder la démocratie, que choisir ? Le bien commun ou l'exercice de I'autonomie ?

Privilégier le bien commun ou la liberté individuelle

Dans une démocratie hyperlibérale coexistent des sujets qui se
définissent eux-mémes par l'exercice d'une liberté que l'on peut
qualifier de « hors sol », car ils ne sont reliés que de maniére artificielle.
On entend alors le «bien commun » comme une production de la
parole ; il n’est plus inscrit dans la réalité, et certainement pas dans la
nature humaine. La maniére dont on se représente le « bien commun »
le fait désormais percevoir comme la conséquence d’une pure
construction sociale dans un temps défini, avec en arriere-plan la these
arbitraire que développe le philosophe américain John Rawls et qui fait
primer le juste sur le bien. Cette primauté présente comme acquis le fait
que la raison ne serait plus capable de fonder un bien moral universel
et objectif dans une démocratie libérale, car il n'y aurait plus ni
métaphysique ni nature humaine qui assignerait une finalité propre a
I'étre humain aussi bien au plan personnel que sociétal. Dés lors, le bien
commun ne saurait préexister au choix des individus, a moins que ce
bien commun ne soit assimilé a I'assurance que tout un chacun puisse
vivre en fonction de ses intéréts propres et de ses préférences
subjectives dans une société régie par une éthique a l'intérieur de
laquelle la seule limite consisterait a interdire de faire du tort a autrui
sans son consentement. Au centre de I'idée du vivre-ensemble et de la
démocratie, on ne trouve pas de bien commun qui aurait son origine
dans la nature humaine, ainsi que dans I'histoire ou les traditions d"une
communauté particuliere. Bien plutét, le bien commun provient
désormais de droits subjectifs et individuels définis par les individus,
des sujets capables d’exercer leur rationalité, indépendamment de cette
dimension existentielle, qui inscrit ’homme dans une temporalité
entendue a la fois comme tradition et comme origine, voire
indépendamment d"un projet commun qui ne dépendrait pas de leurs
choix, mais qui serait inscrit dans la nature humaine elle-méme. Celle-
ci est désormais vue comme une construction sociale, ainsi que le
prétendent les sociologues Peter Berger et Thomas Luckmann:
«’homme construit sa propre nature, ou plus simplement, que
I'homme se produit lui-méme »*. Quant a l'individu, le philosophe

weight, whatever they are, simply in virtue of our having chosen them. We are, in
Rawls’s words, “self-originating sources of valid claims”. »].

20 Peter L. BERGER & Thomas LUCKMANN, La Construction sociale de la réalité, trad. de
I'anglais par Pierre Taminiaux, revu par Danilo Martucelli, Paris, Armand Colin, 2018
[1966], p. 104 [The Social Construction of Reality. A Treatise in the Sociology of Knowledge,

102



Bernard N. Schumacher

francais Michel Foucault le congoit comme un produit fabriqué par
divers dispositifs du pouvoir-savoir; il est appelé a s’en libérer pour
« promouvoir de nouvelles formes de subjectivité »*'. L’homme est
donc appelé a se libérer de ce que cherche a lui imposer la société ainsi
que des regles normatives. Il s’agit en définitive de s’affranchir de toute
réalité que la liberté n’aurait pas choisie, voire créée elle-méme. Cette
vision «idéologique », qui refuse tout bien commun qui précéderait
I'exercice de la liberté du sujet auquel incomberait la responsabilité de
contribuer a sa réalisation dans le cadre d'une démocratie, aboutit a
refuser la dimension incarnée de I'étre humain, lui qui est
fondamentalement un vivant, a l'instar des autres vivants, comme ne
cesse de le rappeler I'écologie intégrale, tout en s’en distinguant de par
sa dimension rationnelle, sociale et culturelle.

Le refus de cette incarnation est en réalité une pure
construction sociale que l'on impose a I'étre humain, lequel,
paradoxalement, se trouve socialement contraint — et on est bien 1a dans
la tyrannie sociale que fustigeait le philosophe anglais John Stuart Mill
en 1859% — a faire sienne une liberté vidée de tout sens si ce n'est que
I'individu en aura décidé arbitrairement. Le rejet d'un bien commun
qui précéderait la liberté conduit en définitive a dénaturer 1'étre
humain; l'on pourrait ajouter qu’il est lui-méme un nouveau
« produit » élaboré par les dispositifs du pouvoir-savoir. La tyrannie
d’une liberté hors sol impose a toute vie sociétale et communautaire
d’étre fondée sur un soi-disant libre consentement, ce qui conduit en
dernier ressort a mettre en danger la démocratie.

London, Penguin Books, 1991, p. 67 : « man constructs his own nature, or more

simply, that man produces himself »].
21 Michel FOUCAULT, « The Subject of Power », in Hubert L. DREYFUS & Paul RABINOW,
Michel Foucault. Beyond Structuralism and Hermeneutics, Brighton, The Harvester Press
Limited, 1986, p. 208-226, p. 216 : « We have to promote new forms of subjectivity
through the refusal of this kind of individuality which has been imposed on us for
several centuries. ». Michel FOUCAULT, Surveiller et punir. Naissance de la prison, Paris,
Gallimard, 1975, p. 195-196: «une technique pour constituer effectivement les
individus comme éléments corrélatifs d'un pouvoir et d'un savoir. L’individu, c’est
sans doute I'atome fictif d'une représentation “idéologique” de la société ; mais il est
aussi une réalité fabriquée par cette technologie spécifique de pouvoir qu'on appelle
la “discipline”. [...] En fait le pouvoir produit; il produit du réel; il produit des
domaines d’objets et des rituels de vérité. L'individu et la connaissance qu’on peut
en prendre relévent de cette production. »
John Stuart MILL, De la liberté, trad. de l'anglais par Laurence Lenglet, Paris,
Gallimard, 1990 [1859], p. 66-67 [On Liberty, Cambridge, Cambridge University Press,
1999, p. 8].

22

103



Pour fonder la démocratie, que choisir ? Le bien commun ou l'exercice de I'autonomie ?

L’expérience partagée, tout particuliérement lors des crises — comme
nous le rappelle la récente expérience de la Covid-19 — montre que I'étre
humain n’est pas un individu hors sol, un atome ou un moi désengagé,
mais qu’il est ancré, et méme enraciné, dans un terreau social. Il se
comprend d’abord comme profondément influencé par des liens
familiaux, communautaires et historiques qui ne sont pas uniquement
—méme s’ils peuvent 1'étre en partie — des constructions sociales faites
de pouvoir et de domination sur autrui. La venue a I'existence d"un étre
humain, par exemple, se fait toujours au sein d'une famille, laquelle ne
cesse de I'influencer tout au long de sa vie. La famille ne releve pas d'un
contrat que 1'enfant ou le parent pourrait rompre, comme le prétend le
philosophe francais Jean-Jacques Rousseau. Pour lui, le lien qui unit
I'enfant aux parents est de l'ordre de la convention, avec pour
conséquence que, une fois entré dans « 'indépendance », « ce n’est plus
naturellement, ¢’est volontairement »* qu’il continue de rester uni a ses
parents. Il admet cependant que « la plus ancienne de toutes les sociétés
et la seule naturelle est celle de la famille ». Toutefois,

encore les enfants ne restent-ils liés au pere qu’aussi longtemps qu’ils
ont besoin de lui pour se conserver. Sitét que ce besoin cesse, le lien
naturel se dissout. Les enfants, exempts de I’obéissance qu’ils doivent au
pére, le pere, exempt des soins qu’il doit aux enfants, rentrent tous
également dans I’indépendance. S’ils continuent de rester unis, ce n’est
plus naturellement, c’est volontairement, et la famille elle-méme ne se
maintient que par convention®.

Pareille représentation de la famille est profondément contre-
intuitive. La famille n’est pas la résultante d’une convention établie sur
le modele d'un contrat social passé entre des individus isolés et hors
sol, désincarnés, non plus que d'une élection, comme il en est de
I'amitié qui présuppose un choix libre entre sujets égaux. La famille est
bien plutét de I'ordre d'un donné originaire indépassable dont on ne
peut se détacher. Elle ne cesse de nous accompagner et de nous
influencer. Elle est par ailleurs la condition méme de I'exercice d’une
liberté personnelle responsable au service du bien commun familial et
sociétal auquel seule 1'éducation donne acces. La famille constitue un
fondement qui tire son origine de la nature humaine. Elle repose sur
une certaine élection mutuelle d'une femme et d'un homme, lesquels
proviennent toutefois de familles distinctes, de familles qui précedent
leur choix et dans lesquelles ils ont été chacun accueillis. Ils recevront a

% Jean-Jacques ROUSSEAU, Du contrat social, Paris, Flammarion, 2001, L, 2, p. 46.

2 Ibid.

104



Bernard N. Schumacher

leur tour des enfants comme un don. S’ils choisissent d’en avoir, ils ne
les font pas exister par leur propre volonté. C’est ainsi que parents et
enfants sont embarqués au sein de relations qui les influencent en
profondeur : la conjugalité, la filialité et la fraternité, sans oublier la
famille élargie des grands-parents, des beaux-parents, des oncles et
tantes, des cousins, et des défunts. Ces liens ne sont pas d’ordre
contractuel, mais bien plutot de I'ordre d'un donné et d’un don : tout
particulierement les liens parentaux qui rendent possible le don de
venir a I'existence. Aucun étre humain n’a donné son consentement a
étre né de telle femme, a étre allaité et éduqué par elle.

Ces divers liens sociaux impliquent des devoirs naturels, lesquels ne
sont pas des constructions sociales établies en vue d’assurer a une
partie des individus d’exercer un pouvoir sur les autres. Ces devoirs a
I'égard d’autrui vont bien au-dela des obligations qu’entraine le
consentement, ils sont, précise Michael Sandel, « ces attachements et ces
engagements plus ou moins persistants qui, pris dans leur ensemble,
définissent partiellement la personne que je suis »®. Ou, comme le
souligne le philosophe anglais Roger Scruton : « [...] nous sommes des
étres incarnés, attirés les uns vers les autres, piégés dans des relations
érotiques et familiales sources d’émotions qui créent des distinctions
radicales, des revendications inégales, des attachements fatals et des
besoins d’agrandir son territoire. »* Il ajoute :

Pour nous, étres humains, qui entrons dans un monde marqué par les
joies et les souffrances de ceux qui nous ont précédés, qui jouissons d’une
protection au cours de nos premieres années, d’opportunités a 1'age
adulte, 1'étendue des devoirs est plus vaste que celle des choix. Nous
sommes liés par des liens que nous n’avons en aucun cas choisis, et notre
monde recele des valeurs et des défis a relever qui font irruption dans

I'aréne confortable de nos contrats?.

25

M. SANDEL, « La république procédurale et le moi désengagé », p. 268 [p. 167 :
«enduring attachments and commitments that, taken together, partly define the
person Iam »].

Roger SCRUTON, On Human Nature, Princeton, Princeton University Press, 2017,
p. 116 : « But we are embodied beings, who are drawn to each other us such, trapped
into erotic and familial emotions that create radical distinctions, unequal claims, fatal
attachments, and territorial needs. »

Ibid., p. 116 : « For us humans, who enter a world marked by the joys and sufferings
of those who are making room for us, who enjoy protection in our early years and
opportunities in our maturity, the field of obligation is wider than the field of choice.
We are bound by ties we never chose, and our world contains values and challenges
that intrude from beyond the comfortable arena of our agreements. »

26

27

105



Pour fonder la démocratie, que choisir ? Le bien commun ou l'exercice de I'autonomie ?

Les liens naturels qui nous définissent impliquent des « devoirs
non choisis »® qui nous renvoient a un consentement premier a une
réalité et a des obligations, lesquelles précédent et fondent toute
éthique du consentement. C’est la que réside une des difficultés,
notamment dans «l'impossibilité de reconnaitre que la plus grande
partie de ce qui nous constitue en tant qu’étre et de ce dont nous
sommes redevables, nous 1’avons obtenu sans notre consentement »%.

En d’autres termes, les différentes relations ou liens qui
constituent le sujet ne lui sont pas extrinséques, mais constitutifs. L’étre
humain se caractérise comme une unité singulieére inscrite au sein d'une
communauté continuellement en train de se constituer et de se former,
non pas en opérant un choix subjectif, mais par participation. La
personne se développe par rapport a un donné qui la précede et qui la
constitue, que ce donné soit d’ordre physique, spirituel ou sociétal, avec
ses institutions et ses coutumes, son histoire et sa langue ; et ce donné
peut étre enrichi, amélioré par elle et la communauté a laquelle elle
appartient. Elle fait toujours partie d'un systeme d’interactions avec
d’autres personnes qui faconnent ensemble une histoire commune. Le
sociologue francais Emile Durkheim souligne 'importance de 1'unité
organique au sein de la communauté des personnes a l'intérieur de
laquelle celles-ci sont reliées, avec leurs manques et leurs
incomplétudes. Il notait déja, a la fin du X1x® siecle, que, face au sujet
qui se fait « illusion sur sa propre puissance » et qui « aspire a se suffire
a soi-méme », « il faut que notre société reprenne conscience de son
unité organique ». Autrement dit, il faut « que l'individu sente cette
masse sociale qui 1'enveloppe et le pénetre, qu’il la sente toujours
présente et agissante, et que ce sentiment regle toujours sa conduite ».
Et de préciser que la sociologie fera comprendre a I'individu « qu’iln’y
a aucune diminution a étre solidaire d’autrui et a en dépendre, a ne pas
s’appartenir tout entier a soi-méme »*.

L’'individu ne dispose pas des diverses déterminations et finalités
psychologiques, biologiques et culturelles ; il n’est pas un technicien
outillé qui pourrait les modifier a sa guise. Alasdair MacIntyre note que

28
29

Ibid., p. 117 : « unchosen obligations ».

Ibid., p. 126 : « the failure to recognize that most of what we are and owe has been
acquired without our own consent to it ».

Emile DURKHEIM, « Cours de science sociale, Bordeaux, 1888, lecon d’ouverture », in
ID., La Science sociale et I’Action, Paris, Presses Universitaires de France, 2010, p. 77-
110, p. 109-110.

106



Bernard N. Schumacher

si notre comportement corporel envers le monde est a 1'origine
entierement un comportement animal, et que, une fois devenus des
utilisateurs du langage et avec l'aide de nos parents ou d’autres
personnes, nous modifions ce comportement, développons des
croyances, les corrigeons et réorientons nos activités, nous ne parvenons
pas pour autant a nous rendre indépendants de notre nature et de notre
héritage animal®!.

L’homme, de par son éducation, son histoire, sa culture, sa langue,
revét une seconde nature qui est une modification partielle, non pas
radicale, de sa nature d’animal rationnel. Le philosophe irlandais
précise: «Nous restons des egos animaux avec des identités
animales. »* C’est dans cette reconnaissance de la dépendance initiale
de I'homme que réside la clef pour accéder a une prise de distance
vectrice d'une certaine indépendance. La liberté s’exerce toujours au
sein de relations, et elle prend sa source au sein d'une nature humaine.
L’étre humain est toujours dépendant d’autrui, qu’il cherche a
discerner rationnellement ou a accomplir le bien, a I'échelle
individuelle ou communautaire. Le fait de penser et de délibérer en vue
d’une action ne releve jamais seulement d'un individu ; il a toujours
une dimension sociale. L’exercice de la liberté s’inscrit ainsi aussi bien
dans une histoire et des traditions qui déterminent — tout en rendant
possible — cette liberté, que dans une nature humaine que caractérise
une finalité qui renvoie a I'accomplissement de ce que 'homme est
appelé a étre. « L’histoire de ma vie, note Alasdair MacIntyre, est
toujours enchéssée dans 1'histoire de ces communautés dont je tire mon
identité. Je suis né avec un passé ; vouloir me couper de ce passé, sur le
mode individualiste, c’est déformer mes relations présentes. » Et de
continuer :

Ce que je suis est donc largement ce dont j’hérite, un passé spécifique
plus ou moins présent dans mon présent. Je me découvre comme
appartenant a une histoire, ’est-a-dire, que cela me plaise ou non, que je

31 Alasdair MACINTYRE, L'homme, cet animal rationnel dépendant. Les vertus de la

vulnérabilité, trad. de 1’anglais par Gabriel Raphaél Veyret, Paris, Tallandier, 2020
[1999], p. 75 [Dependent Rational Animals. Why Human Beings Need the Virtues, Chicago
and La Salle, Illinois, Open Court, 1999, p. 49 : «that our whole initial bodily
comportment towards the world is originally an animal comportment and that
when, through having become language-users, we under the guidance of parents and
others restructure that comportment, elaborate and in new ways correct our beliefs
and redirect our activities, we never make ourselves independent of our animal
nature and inheritance. »].

%2 Ibid., p. 76 [p. 49 : « We remain animal selves with animal identities »].

107



Pour fonder la démocratie, que choisir ? Le bien commun ou l'exercice de I'autonomie ?

I'admette ou non, I'un des porteurs d’une tradition. On l'a vu, les
pratiques ont toujours une histoire®.

Et d'une telle appartenance sociale, le sujet « hérite diverses dettes, legs,
espoirs et obligations légitimes »*. Le philosophe et sociologue Marcel
Gauchet insiste sur le principe de tradition qui implique que tout étre
humain est un héritier qui vit dans un monde déja constitué qui le
précéde : « mon lien avec les autres obéit a une norme qui n’est pas de
moi, méme si j’ai a en personnaliser I'usage. C’est le consentement [ou
cette reconnaissance] a cette antériorité qui rend possible un espace
organisé de coexistence »%.

Conclusion

Sil'on veut que le bien commun soit le socle de la démocratie,
ilimporte en somme de consentir a une réalité qui précede I'exercice de
la liberté et lui donne une fin, a une autorité qui ne tire pas son origine
de l'individu, quand bien méme celui-ci se ferait le chantre de
I'autonomie érigée au rang d’absolu. La condition de la mise en ceuvre
du bien commun, c’est que I'exercice de la liberté consente a reconnaitre
I'existence d’une nature humaine a l'intérieur de laquelle est inscrit ce
que l'étre humain est appelé a devenir. La liberté n’est donc pas
premiere, elle est une réponse a I'existence d’un bien inscrit dans la
nature humaine. L’authentique liberté suppose un consentement actif,
au sens d'une disponibilité d’ouverture dont le ressort est I'humilité,
c'est-a-dire la reconnaissance de sa propre nature humaine, de son
incarnation, de sa dépendance. C’est ce a quoi encourage l'actuelle
éthique de l’écologie humaine intégrale. Pour gofiter a la liberté
authentique, il faut vouloir se laisser guider par des inclinations
ontologiques qui structurent la nature humaine, et qui précedent et
orientent les choix de la volonté en vue de réaliser ce que I'étre humain

¥ A. MACINTYRE, Apres la vertu, op. cit., p. 214 et 215 [p. 220 : « For the story of my life
is always embedded in the story of those communities from which I derive my
identity. I am born with a past; and to try to cut myself off from that past, in the
individualist mode, is to deform my present relationships. » ; « What I am, therefore
is in key part what I inherit, a specific past that is present to some degree in my
present. I find myself part of a history and that is generally to say, whether I like it or
not, whether I recognize it or not, one of the bearers of a tradition. »].

Ibid., p. 214 [p. 220: «I inherit [...] a variety of debts, inheritances, rightful
expectations and obligations »].

Voir Marcel GAUCHET, « Essais de psychologie contemporaine. Un nouvel age de la
personnalité », Le Débat, 1998 / 2, n° 99, p. 164-181, p. 173.

34

35

108



Bernard N. Schumacher

est appelé a devenir, aussi bien au plan individuel que communautaire,
dans I'espace de la démocratie.

Paradoxalement, lorsque 1'étre humain reconnait ce qu'il est,
dans sa nature, en tant que donné — dans le double sens de « donné » et
de «don» (gratuit)—, il se réalise pleinement. L’acceptation
reconnaissante de sa profonde dépendance implique une conversion
consciente : il s’agit de ne plus se laisser éblouir par une liberté qu’on
aurait soi-méme générée au nom de I'autonomie absolue, mais de
s’ouvrir a la dimension plus essentielle et fondamentale du don et de la
disponibilité réceptive. Celle-ci accorde la plus grande valeur a un
décentrement de lindividu, ce qui permet non seulement de
transformer le monde et 'étre humain, mais aussi de développer un
humanisme de la dépendance, dans un authentique souci de
responsabilité sociale et politique. Ce retour au réel, dans lequel est
inscrite la nature humaine, est nécessaire aussi bien pour le c6té animal
de la condition humaine que pour la volonté et la raison de 1'étre
rationnel que nous sommes. Lui seul peut conduire a redécouvrir ce
qu'est l'authentique bien commun au sein d'une authentique
démocratie.

109



Paul H. Dembinski et Pierre Coulange (&ds.)

FRATERNITE ET DEMOCRATIE
LES FONDEMENTS DU
VIVRE ENSEMBLE

Regards chretiens



© 2025 Academic Press

Chiron Media Sarl
Avenue de Tivoli 3
1700 Fribourg-Freiburg
Suisse

www.academicpress.ch

Service éditorial : editorial@academicpress.ch

Service de vente, promotion, droits, service de presse : distribution@academicpress.ch
DOI : 10.55132/fdfv159

Lien DOI : https:/ / doi.org/10.55132/ fdfv159

ISBN du livre en version pdf : 978-2-88981-096-3

ISBN du livre en version brochée : 978-2-88981-095-6

Publié avec le soutien du Fonds national suisse de la recherche scientifique.

Ce livre est sous licence :

0]

Cette licence permet a d'autres de remanier, d'adapter et de s'appuyer sur ce travail a des
fins non commerciales. Bien que leurs nouvelles ceuvres doivent également faire
référence a ce travail et étre non commerciales, ils ne sont pas tenus d'accorder une licence
a leurs ceuvres dérivées selon les mémes conditions.



https://www.academicpress.ch/
https://www.academicpress.ch/
https://doi.org/10.55132/fdfv159

	Schumacher_democratie-bien-commun-autonomie.pdf
	Pages de Fraternité et democratie OA-2.pdf

