
 

97 

 

Pour fonder la démocratie, que 

choisir ?  

Le bien commun ou l’exercice de 

l’autonomie ? 

Bernard N. Schumacher 

La démocratie telle qu’elle est mise en œuvre en Occident 

semble être récemment soumise à une remise en question. Les raisons 

en sont multiples : la montée des extrêmes conduit en effet à la 

radicalisation des représentations du monde, au populisme, dans un 

contexte d’insécurité dû aux crises, à la fois écologique et économique 

et aux guerres. Il est toutefois une raison dont on semble ne pas parler : 

celle de la perte croissante d’expériences et de concepts communs, ainsi 

que de notions partagées, fondées sur une histoire commune ancrée 

dans une tradition, qui permettent d’élaborer un monde où vivre 

ensemble. La philosophe allemande Hannah Arendt constatait, il y a 

plus de soixante-dix ans déjà, qu’« il ne nous est plus possible de 

prendre appui sur des expériences authentiques et indiscutables, 

communes à tous, le mot lui-même a été obscurci par la controverse et 

la confusion »
1
. Elle affirmait que « nous avons cessé de vivre dans un 

monde commun où les mots que nous avons en commun possède un 

sens indiscutable »
2
. On manie en effet tous des notions susceptibles de 

 

1
  Hannah ARENDT, « Qu’est-ce que l’autorité ? », La Crise de la culture. Huit exercices de 

pensée politique, trad. de l’anglais par Patrick Lévy, Paris, Gallimard, 1993, p. 121-185, 

p. 121 [« What is Authority ? », Between Past and Future, New York, Penguin, 1961 

[1954], p. 91-141, p. 91 : « Since we can no longer fall back upon authentic and 

undisputable experiences common to all, the very term has become clouded by 

controversy and confusion. »]. 

2
  Ibid., p. 127 [p. 95 : « we have ceased to live in a common world where the words we 

have in common possess an unquestionable meaningfulness »]. 



Pour fonder la démocratie, que choisir ? Le bien commun ou l’exercice de l’autonomie ? 

98 

permettre le vivre-ensemble, notion au fondement même de la 

démocratie, comme nous le rappelle le philosophe grec Aristote
3
. 

Arendt poursuivait sa réflexion en soutenant que la dissolution et la 

perte de notions communes, ainsi que d’expériences communes, 

conduit à ce que l’espace public partagé par les individus « n’a plus le 

pouvoir de les rassembler, de les relier, ni de les séparer »
4
. Ils ne 

seraient donc plus reliés par un monde commun dont ils subiraient 

l’influence et qui les précéderait afin qu’ils s’engagent en tant qu’agents 

moraux. Pour la démocratie notamment, le caractère tragique de cette 

situation s’est amplifié ces dernières années avec la radicalisation du 

processus d’individualisation que le philosophe français Éric Sadin a 

récemment démontré dans L’Ère de l’individu tyran. La fin d’un monde 

commun. Cette situation débouche sur « un relativisme faisant se 

dissoudre tout repère commun, cependant seul à même d’instaurer des 

liens d’intelligibilité partagés et durables »
5
. Désormais, les relations 

entre individus sont de plus en plus de type contractuel. Dans un tel 

contexte, comment penser encore un bien commun qui fonderait et 

orienterait les libertés des uns et des autres ? Si le bien commun devait 

exister, ne contreviendrait-il pas aux libertés des individus ? 

Je me propose d’exposer dans un premier temps la représentation que 

nous nous faisons de la liberté individuelle et le rejet implicite du bien 

commun qui tire son origine de la théorie des relations contractuelles. 

J’affirmerai dans un second temps que cette représentation fait fi de 

l’expérience de l’homme en tant que vivant rationnel viscéralement 

attaché à un bien commun, lequel s’exprime à travers des relations non 

contractuelles. C’est en consentant à ce bien commun qui fait en 

quelque sorte autorité que l’être humain peut se développer en tant que 

personne dans le cadre d’un vivre-ensemble de type démocratique. 

 

 

3
  Voir ARISTOTE, Les Politiques, I, 2, 1253a11-12, trad. du grec par Pierre Pellegrin, Paris, 

Garnier Flammarion, 1993
2
 [1990], p. 92 : « Ce qui fait une famille et une cité », c’est 

« avoir de telles notions en commun », lesquelles expriment « l’avantageux et le 

nuisible […] le juste et l’injuste […] la perception du bien et du mal », à savoir la 

dimension économique, juridique et morale. 

4
  H. ARENDT, Condition de l’homme moderne, trad. de l’anglais par Georges Fradier, 

« Pocket », Paris, Calmann-Lévy, 2009 [1958], p. 92-93 [The Human Condition, Chicago, 

The University of Chicago Press, 1958, p. 53 : « has lost its power to gather them 

together, to relate and to separate them »]. 

5
  Éric SADIN, L’Ère de l’individu tyran. La fin d’un monde commun, Paris, Bernard Grasset, 

2020, p. 227. 



Bernard N. Schumacher 

99 

Le rejet du bien commun sous le diktat d’une liberté qui 

s’origine dans l’individu 

La dissolution de la notion de bien commun va de pair avec 

celle d’autorité. Cette dissolution, voire disparition, n’est, aux yeux du 

philosophe français Alain Renaut, nullement un drame, mais bien au 

contraire une bonne nouvelle pour le sujet et son projet de libération de 

toute réalité qui l’empêcherait de faire sa volonté propre. La liberté de 

l’individu est une « valeur sacrée »
6
 ; elle est à l’origine d’une « auto-

institution » de ses valeurs éthiques. « Ce sont les individus eux-mêmes 

qui instituent, au présent [il n’y a pas de passé d’où proviendrait le 

présent, c’est-à-dire de tradition qui obligerait moralement à s’engager 

au présent], leurs normes et leurs valeurs. »
7
 Il s’agit de « fonder la loi 

sur la volonté des hommes, donc à la soustraire autant qu’il est possible 

à l’autorité des traditions »
8
 ; l’on pourrait ajouter d’une transcendance 

et d’une nature humaine – communément pensée comme un bien 

commun – laquelle implique un certain épanouissement qui lui est 

conforme. Le philosophe français affirme que l’homme est jeté dans un 

monde vide de toute finalité. Dans ce monde privé de toute 

transcendance, de tout ordre naturel et de toute nature humaine, donc 

affecté d’aucune possibilité d’établir un bien commun, « aucun être n’y 

trouve un lieu qui lui soit “naturel” ni ne se voit assigner par la nature 

une fin qui lui soit propre, ne nous dit plus rien de ce que nous avons à 

faire ou de ce que nous avons à être »
9
. Alain Renaut conclut qu’il faut 

dès lors « fonder la loi sur la seule volonté des êtres humains se 

concevant comme les auteurs, non seulement de leur histoire, mais 

aussi des normes et des règles qu’ils se prescrivent à eux-mêmes »
10

. 

Sa thèse est claire : il ne s’agit plus ici d’autonomie kantienne 

qui se donne des lois morales universelles par la seule raison de 

manière a priori, sans aucune référence à la nature incarnée de l’être 

humain non plus qu’à ses inclinations ontologiques. Bien au contraire, 

c’est la volonté du sujet qui dicte les valeurs et les normes, lesquelles 

sont certes discutées dans le cadre du contrat social en fonction des 

 

6
  Alain RENAUT, La Fin de l’autorité, Paris, Flammarion, 2004, p. 60. 

7
  Ibid., p. 62. 

8
  Ibid. 

9
  Ibid., p. 63. Comment ne pas penser ici à la thèse de l’existentialisme athée de son 

compatriote Jean-Paul Sartre publiée en 1946 : L’existentialisme est un humanisme, 

Paris, Gallimard, 1996 [1946]. 

10
  Ibid., p. 69. 



Pour fonder la démocratie, que choisir ? Le bien commun ou l’exercice de l’autonomie ? 

100 

volontés en présence, ces valeurs étant susceptibles de varier au gré des 

discussions. Dans un tel cadre conceptuel, il ne saurait y avoir de place 

pour un bien commun qui orienterait l’exercice de la liberté des sujets, 

c’est-à-dire qui affinerait le processus d’humanisation dans lequel toute 

personne est engagée pour être. On refuse dès lors l’autorité de la 

nature humaine et de ses inclinations ontologiques qui permettent de 

découvrir de manière inductive des règles éthiques générales, comme 

l’a bien développé Aristote dans son Éthique des vertus. La 

représentation de la liberté que défend Renaut tire son origine du 

philosophe anglais Thomas Hobbes, lequel conçoit la liberté comme 

« l’absence d’entraves extérieures »
11

. Sa position est claire : « Un 

homme libre est celui qui, pour ces choses que selon sa force et son intelligence 

il est capable de faire, n’est pas empêché de faire ce qu’il a la volonté de faire. »
12

 

L’enjeu autour de la liberté consisterait à éliminer tout obstacle afin que 

le sujet puisse « faire ce qu’il a la volonté, le désir ou l’inclination de 

faire »
13

. Ou, pour reprendre la terminologie que l’on retrouve dans de 

nombreux débats sociétaux, notamment dans le champ de la bioéthique 

et de l’éthique sociale, l’enjeu consiste en ce que le sujet puisse 

optimiser ses préférences et ses intérêts, indépendamment d’un bien 

commun perçu comme une restriction à l’exercice de la liberté
14

. Par 

ailleurs, on peut préciser que la légitimité morale des actes repose en 

dernier recours sur des libertés contractuelles. 

Pareil désengagement, pareil affranchissement d’une histoire, d’une 

tradition, de la nature, d’une nature humaine et d’une transcendance 

caractérisent l’individu hyper-individualiste contemporain. Celui-ci se 

définit lui-même selon sa propre liberté subjective : « Je suis ce que je 

choisis d’être »
15

, résume le philosophe écossais Alasdair MacIntyre. Ce 

 

11
  Thomas HOBBES, Léviathan, trad. de l’anglais par Gérard Mairet, « Folio Essais », 

Paris, Gallimard, 2000 [1965], chap. XIV, p. 230 [Leviathan, Cambridge, Cambridge 

University Press, 1991, p. 91 : « the absence of externall Impediments »]. 

12
  Ibid., chap. XXI, p. 337 [p. 146 : « A free-man, is he, that in those things, which by his 

strength and wit he is able to do, is not hindred to doe what he has a will to. »]. 

13
  Ibid., chap. XXI, p. 337-338 [p. 146 : « in doing what he has the will, desire, or 

inclination to doe »]. 

14
  Il convient de préciser que cette représentation de la liberté se retrouve dans le cadre 

du contrat social. Hobbes précise : « cette liberté naturelle qui est seule à s’appeler 

proprement liberté », ibid., chap. XXI, p. 339 [p. 147 : « that natural liberty, which only 

is properly called liberty »]. 

15
  Alasdair MACINTYRE, Après la vertu, trad. de l’anglais par Laurent Bury, « Quadrige », 

Paris, Presses Universitaires de France, 2006
3
 [1981], p. 214 [After Virtue, Notre Dame, 

Indiana, University of Notre Dame Press, 1984
2
, p. 220 : « I am what I myself choose 

to be »]. 



Bernard N. Schumacher 

101 

sujet affranchi de contraintes, y compris sociales, de toute hiérarchie, 

de toute téléologie, de toute finalité inscrite dans l’exercice de la 

volonté, est un « moi souverain »
16

, pour reprendre les mots de la 

philosophe américaine Jean Bethke Elstain, lors de ses Gifford Lectures. 

Il décide de la moralité des actes qu’il pose dans le cadre du contrat 

social. « Le moi est aux manettes, la volonté individuelle est absolue, 

nous pouvons opérer des choix au gré de nos envies, et cela ne regarde 

personne d’autre que soi. »
17

 Le philosophe américain Michael Sandel 

décrit ce « moi désengagé » de toute autorité venue de l’extérieur – l’on 

pourrait ajouter de l’intérieur –, c’est-à-dire de son appartenance à une 

nature humaine : 

Pris ensemble le moi désengagé et l’éthique qu’il inspire amorcent une 

vision émancipatrice du moi. Délivré des diktats de la nature et de la 

pesanteur des rôles sociaux, le sujet humain est installé comme 

souverain, promu au rang d’auteur des seules significations morales qui 

puissent exister. […] nous sommes libres de construire des principes de 

justice non conditionnés par un ordre de valeurs préexistants. En tant 

que moi concrets et singuliers, il nous appartient de choisir nos buts et 

nos fins indépendamment d’un ordre de valeurs, d’une coutume, d’une 

tradition ou d’un statut social hérité. Tant qu’elles ne sont pas injustes, 

nos conceptions du bien, quelles qu’elles soient, tirent une valeur du seul 

fait que nous les avons choisies. Selon les mots de Rawls, ‟nous sommes 

à nous-mêmes nos propres sources de prétentions valides”
18

.
19

 

 

16
  Jean Bethke ELSHTAIN, Sovereignty. God, State, and the Self, The Gifford Lectures, New 

York, Basic Books, 2008, p. 172 : « sovereign self ». 

17
  Ibid., p. 163 : « The self is in control, the individual will is absolute, we can choose 

willy-nilly, and it is nobody else’s business. » 

18
  John RAWLS, « Le constructivisme kantien dans la théorie morale », Justice et 

démocratie, trad. de l’anglais par Catherine Audard, Paris, Seuil, 1993 [1980], p. 71-

152, p. 112 : « des sources autonomes de revendications fondées » [« Kantian 

Constructivism in Moral Theory », Journal of Philosophy, 1980, 77, p. 515-575, p. 543 : 

« self-originating sources of valid claims »]. 

19
  Michael SANDEL, « La république procédurale et le moi désengagé », in André 

BERTEN, Pablo DA SILVEIRA & Hervé POURTOIS (éds.), Libéraux et communautariens, 

Paris, Presses Universitaires de France, 1997, p. 255-274, p. 264 [« The procedural 

republic and the unencumbered self », Public Philosophy. Essays on Morality in Politics, 

Cambridge, Massachusetts, Harvard University Press, 2005, p. 156-173, p. 163-164 : 

« The unencumbered self and the ethic it inspires, taken together, hold out a 

liberating vision. Freed from the dictates of nature and the sanction of social roles, 

the human subject is installed as sovereign, cast as the author of the only moral 

meanings there are. […] we are free to construct principles of justice unconstrained 

by an order of value antecedently given. And as actual, individual selves, we are free 

to choose our purposes and ends unbound by such an order, or by custom or tradition 

or inherited status. So long as they are not unjust, our conceptions of the good carry 



Pour fonder la démocratie, que choisir ? Le bien commun ou l’exercice de l’autonomie ? 

102 

Privilégier le bien commun ou la liberté individuelle 

Dans une démocratie hyperlibérale coexistent des sujets qui se 

définissent eux-mêmes par l’exercice d’une liberté que l’on peut 

qualifier de « hors sol », car ils ne sont reliés que de manière artificielle. 

On entend alors le « bien commun » comme une production de la 

parole ; il n’est plus inscrit dans la réalité, et certainement pas dans la 

nature humaine. La manière dont on se représente le « bien commun » 

le fait désormais percevoir comme la conséquence d’une pure 

construction sociale dans un temps défini, avec en arrière-plan la thèse 

arbitraire que développe le philosophe américain John Rawls et qui fait 

primer le juste sur le bien. Cette primauté présente comme acquis le fait 

que la raison ne serait plus capable de fonder un bien moral universel 

et objectif dans une démocratie libérale, car il n’y aurait plus ni 

métaphysique ni nature humaine qui assignerait une finalité propre à 

l’être humain aussi bien au plan personnel que sociétal. Dès lors, le bien 

commun ne saurait préexister au choix des individus, à moins que ce 

bien commun ne soit assimilé à l’assurance que tout un chacun puisse 

vivre en fonction de ses intérêts propres et de ses préférences 

subjectives dans une société régie par une éthique à l’intérieur de 

laquelle la seule limite consisterait à interdire de faire du tort à autrui 

sans son consentement. Au centre de l’idée du vivre-ensemble et de la 

démocratie, on ne trouve pas de bien commun qui aurait son origine 

dans la nature humaine, ainsi que dans l’histoire ou les traditions d’une 

communauté particulière. Bien plutôt, le bien commun provient 

désormais de droits subjectifs et individuels définis par les individus, 

des sujets capables d’exercer leur rationalité, indépendamment de cette 

dimension existentielle, qui inscrit l’homme dans une temporalité 

entendue à la fois comme tradition et comme origine, voire 

indépendamment d’un projet commun qui ne dépendrait pas de leurs 

choix, mais qui serait inscrit dans la nature humaine elle-même. Celle-

ci est désormais vue comme une construction sociale, ainsi que le 

prétendent les sociologues Peter Berger et Thomas Luckmann : 

« l’homme construit sa propre nature, ou plus simplement, que 

l’homme se produit lui-même »
20

. Quant à l’individu, le philosophe 

 

weight, whatever they are, simply in virtue of our having chosen them. We are, in 

Rawls’s words, ‟self-originating sources of valid claims”. »]. 

20
  Peter L. BERGER & Thomas LUCKMANN, La Construction sociale de la réalité, trad. de 

l’anglais par Pierre Taminiaux, revu par Danilo Martucelli, Paris, Armand Colin, 2018 

[1966], p. 104 [The Social Construction of Reality. A Treatise in the Sociology of Knowledge, 



Bernard N. Schumacher 

103 

français Michel Foucault le conçoit comme un produit fabriqué par 

divers dispositifs du pouvoir-savoir ; il est appelé à s’en libérer pour 

« promouvoir de nouvelles formes de subjectivité »
21

. L’homme est 

donc appelé à se libérer de ce que cherche à lui imposer la société ainsi 

que des règles normatives. Il s’agit en définitive de s’affranchir de toute 

réalité que la liberté n’aurait pas choisie, voire créée elle-même. Cette 

vision « idéologique », qui refuse tout bien commun qui précéderait 

l’exercice de la liberté du sujet auquel incomberait la responsabilité de 

contribuer à sa réalisation dans le cadre d’une démocratie, aboutit à 

refuser la dimension incarnée de l’être humain, lui qui est 

fondamentalement un vivant, à l’instar des autres vivants, comme ne 

cesse de le rappeler l’écologie intégrale, tout en s’en distinguant de par 

sa dimension rationnelle, sociale et culturelle. 

Le refus de cette incarnation est en réalité une pure 

construction sociale que l’on impose à l’être humain, lequel, 

paradoxalement, se trouve socialement contraint – et on est bien là dans 

la tyrannie sociale que fustigeait le philosophe anglais John Stuart Mill 

en 1859
22

 – à faire sienne une liberté vidée de tout sens si ce n’est que 

l’individu en aura décidé arbitrairement. Le rejet d’un bien commun 

qui précéderait la liberté conduit en définitive à dénaturer l’être 

humain ; l’on pourrait ajouter qu’il est lui-même un nouveau 

« produit » élaboré par les dispositifs du pouvoir-savoir. La tyrannie 

d’une liberté hors sol impose à toute vie sociétale et communautaire 

d’être fondée sur un soi-disant libre consentement, ce qui conduit en 

dernier ressort à mettre en danger la démocratie. 

 

London, Penguin Books, 1991, p. 67 : « man constructs his own nature, or more 

simply, that man produces himself »]. 

21
  Michel FOUCAULT, « The Subject of Power », in Hubert L. DREYFUS & Paul RABINOW, 

Michel Foucault. Beyond Structuralism and Hermeneutics, Brighton, The Harvester Press 

Limited, 1986, p. 208-226, p. 216 : « We have to promote new forms of subjectivity 

through the refusal of this kind of individuality which has been imposed on us for 

several centuries. ». Michel FOUCAULT, Surveiller et punir. Naissance de la prison, Paris, 

Gallimard, 1975, p. 195-196 : « une technique pour constituer effectivement les 

individus comme éléments corrélatifs d’un pouvoir et d’un savoir. L’individu, c’est 

sans doute l’atome fictif d’une représentation ‟idéologique” de la société ; mais il est 

aussi une réalité fabriquée par cette technologie spécifique de pouvoir qu’on appelle 

la ‟discipline”. […] En fait le pouvoir produit ; il produit du réel ; il produit des 

domaines d’objets et des rituels de vérité. L’individu et la connaissance qu’on peut 

en prendre relèvent de cette production. » 

22
  John Stuart MILL, De la liberté, trad. de l’anglais par Laurence Lenglet, Paris, 

Gallimard, 1990 [1859], p. 66-67 [On Liberty, Cambridge, Cambridge University Press, 

1999, p. 8]. 



Pour fonder la démocratie, que choisir ? Le bien commun ou l’exercice de l’autonomie ? 

104 

L’expérience partagée, tout particulièrement lors des crises – comme 

nous le rappelle la récente expérience de la Covid-19 – montre que l’être 

humain n’est pas un individu hors sol, un atome ou un moi désengagé, 

mais qu’il est ancré, et même enraciné, dans un terreau social. Il se 

comprend d’abord comme profondément influencé par des liens 

familiaux, communautaires et historiques qui ne sont pas uniquement 

– même s’ils peuvent l’être en partie – des constructions sociales faites 

de pouvoir et de domination sur autrui. La venue à l’existence d’un être 

humain, par exemple, se fait toujours au sein d’une famille, laquelle ne 

cesse de l’influencer tout au long de sa vie. La famille ne relève pas d’un 

contrat que l’enfant ou le parent pourrait rompre, comme le prétend le 

philosophe français Jean-Jacques Rousseau. Pour lui, le lien qui unit 

l’enfant aux parents est de l’ordre de la convention, avec pour 

conséquence que, une fois entré dans « l’indépendance », « ce n’est plus 

naturellement, c’est volontairement »
23

 qu’il continue de rester uni à ses 

parents. Il admet cependant que « la plus ancienne de toutes les sociétés 

et la seule naturelle est celle de la famille ». Toutefois, 

encore les enfants ne restent-ils liés au père quʼaussi longtemps quʼils 

ont besoin de lui pour se conserver. Sitôt que ce besoin cesse, le lien 

naturel se dissout. Les enfants, exempts de lʼobéissance quʼils doivent au 

père, le père, exempt des soins quʼil doit aux enfants, rentrent tous 

également dans lʼindépendance. Sʼils continuent de rester unis, ce nʼest 

plus naturellement, cʼest volontairement, et la famille elle-même ne se 

maintient que par convention
24

. 

Pareille représentation de la famille est profondément contre-

intuitive. La famille n’est pas la résultante d’une convention établie sur 

le modèle d’un contrat social passé entre des individus isolés et hors 

sol, désincarnés, non plus que d’une élection, comme il en est de 

l’amitié qui présuppose un choix libre entre sujets égaux. La famille est 

bien plutôt de l’ordre d’un donné originaire indépassable dont on ne 

peut se détacher. Elle ne cesse de nous accompagner et de nous 

influencer. Elle est par ailleurs la condition même de l’exercice d’une 

liberté personnelle responsable au service du bien commun familial et 

sociétal auquel seule l’éducation donne accès. La famille constitue un 

fondement qui tire son origine de la nature humaine. Elle repose sur 

une certaine élection mutuelle d’une femme et d’un homme, lesquels 

proviennent toutefois de familles distinctes, de familles qui précèdent 

leur choix et dans lesquelles ils ont été chacun accueillis. Ils recevront à 

 

23
  Jean-Jacques ROUSSEAU, Du contrat social, Paris, Flammarion, 2001, I, 2, p. 46. 

24
  Ibid. 



Bernard N. Schumacher 

105 

leur tour des enfants comme un don. S’ils choisissent d’en avoir, ils ne 

les font pas exister par leur propre volonté. C’est ainsi que parents et 

enfants sont embarqués au sein de relations qui les influencent en 

profondeur : la conjugalité, la filialité et la fraternité, sans oublier la 

famille élargie des grands-parents, des beaux-parents, des oncles et 

tantes, des cousins, et des défunts. Ces liens ne sont pas d’ordre 

contractuel, mais bien plutôt de l’ordre d’un donné et d’un don : tout 

particulièrement les liens parentaux qui rendent possible le don de 

venir à l’existence. Aucun être humain n’a donné son consentement à 

être né de telle femme, à être allaité et éduqué par elle. 

Ces divers liens sociaux impliquent des devoirs naturels, lesquels ne 

sont pas des constructions sociales établies en vue d’assurer à une 

partie des individus d’exercer un pouvoir sur les autres. Ces devoirs à 

l’égard d’autrui vont bien au-delà des obligations qu’entraîne le 

consentement, ils sont, précise Michael Sandel, « ces attachements et ces 

engagements plus ou moins persistants qui, pris dans leur ensemble, 

définissent partiellement la personne que je suis »
25

. Ou, comme le 

souligne le philosophe anglais Roger Scruton : « […] nous sommes des 

êtres incarnés, attirés les uns vers les autres, piégés dans des relations 

érotiques et familiales sources d’émotions qui créent des distinctions 

radicales, des revendications inégales, des attachements fatals et des 

besoins d’agrandir son territoire. »
26

 Il ajoute : 

Pour nous, êtres humains, qui entrons dans un monde marqué par les 

joies et les souffrances de ceux qui nous ont précédés, qui jouissons d’une 

protection au cours de nos premières années, d’opportunités à l’âge 

adulte, l’étendue des devoirs est plus vaste que celle des choix. Nous 

sommes liés par des liens que nous n’avons en aucun cas choisis, et notre 

monde recèle des valeurs et des défis à relever qui font irruption dans 

l’arène confortable de nos contrats
27

. 

 

25
  M. SANDEL, « La république procédurale et le moi désengagé », p. 268 [p. 167 : 

« enduring attachments and commitments that, taken together, partly define the 

person I am »]. 

26
  Roger SCRUTON, On Human Nature, Princeton, Princeton University Press, 2017, 

p. 116 : « But we are embodied beings, who are drawn to each other us such, trapped 

into erotic and familial emotions that create radical distinctions, unequal claims, fatal 

attachments, and territorial needs. » 

27
  Ibid., p. 116 : « For us humans, who enter a world marked by the joys and sufferings 

of those who are making room for us, who enjoy protection in our early years and 

opportunities in our maturity, the field of obligation is wider than the field of choice. 

We are bound by ties we never chose, and our world contains values and challenges 

that intrude from beyond the comfortable arena of our agreements. » 



Pour fonder la démocratie, que choisir ? Le bien commun ou l’exercice de l’autonomie ? 

106 

Les liens naturels qui nous définissent impliquent des « devoirs 

non choisis »
28

 qui nous renvoient à un consentement premier à une 

réalité et à des obligations, lesquelles précèdent et fondent toute 

éthique du consentement. C’est là que réside une des difficultés, 

notamment dans « l’impossibilité de reconnaître que la plus grande 

partie de ce qui nous constitue en tant qu’être et de ce dont nous 

sommes redevables, nous l’avons obtenu sans notre consentement »
29

. 

En d’autres termes, les différentes relations ou liens qui 

constituent le sujet ne lui sont pas extrinsèques, mais constitutifs. L’être 

humain se caractérise comme une unité singulière inscrite au sein d’une 

communauté continuellement en train de se constituer et de se former, 

non pas en opérant un choix subjectif, mais par participation. La 

personne se développe par rapport à un donné qui la précède et qui la 

constitue, que ce donné soit d’ordre physique, spirituel ou sociétal, avec 

ses institutions et ses coutumes, son histoire et sa langue ; et ce donné 

peut être enrichi, amélioré par elle et la communauté à laquelle elle 

appartient. Elle fait toujours partie d’un système d’interactions avec 

d’autres personnes qui façonnent ensemble une histoire commune. Le 

sociologue français Émile Durkheim souligne l’importance de l’unité 

organique au sein de la communauté des personnes à l’intérieur de 

laquelle celles-ci sont reliées, avec leurs manques et leurs 

incomplétudes. Il notait déjà, à la fin du XIX
e
 siècle, que, face au sujet 

qui se fait « illusion sur sa propre puissance » et qui « aspire à se suffire 

à soi-même », « il faut que notre société reprenne conscience de son 

unité organique ». Autrement dit, il faut « que l’individu sente cette 

masse sociale qui l’enveloppe et le pénètre, qu’il la sente toujours 

présente et agissante, et que ce sentiment règle toujours sa conduite ». 

Et de préciser que la sociologie fera comprendre à l’individu « qu’il n’y 

a aucune diminution à être solidaire d’autrui et à en dépendre, à ne pas 

s’appartenir tout entier à soi-même »
30

. 

L’individu ne dispose pas des diverses déterminations et finalités 

psychologiques, biologiques et culturelles ; il n’est pas un technicien 

outillé qui pourrait les modifier à sa guise. Alasdair MacIntyre note que 

 

28
  Ibid., p. 117 : « unchosen obligations ». 

29
  Ibid., p. 126 : « the failure to recognize that most of what we are and owe has been 

acquired without our own consent to it ». 

30
  Émile DURKHEIM, « Cours de science sociale, Bordeaux, 1888, leçon d’ouverture », in 

ID., La Science sociale et l’Action, Paris, Presses Universitaires de France, 2010, p. 77-

110, p. 109-110. 



Bernard N. Schumacher 

107 

si notre comportement corporel envers le monde est à l’origine 

entièrement un comportement animal, et que, une fois devenus des 

utilisateurs du langage et avec l’aide de nos parents ou d’autres 

personnes, nous modifions ce comportement, développons des 

croyances, les corrigeons et réorientons nos activités, nous ne parvenons 

pas pour autant à nous rendre indépendants de notre nature et de notre 

héritage animal
31

. 

L’homme, de par son éducation, son histoire, sa culture, sa langue, 

revêt une seconde nature qui est une modification partielle, non pas 

radicale, de sa nature d’animal rationnel. Le philosophe irlandais 

précise : « Nous restons des egos animaux avec des identités 

animales. »
32

 C’est dans cette reconnaissance de la dépendance initiale 

de l’homme que réside la clef pour accéder à une prise de distance 

vectrice d’une certaine indépendance. La liberté s’exerce toujours au 

sein de relations, et elle prend sa source au sein d’une nature humaine. 

L’être humain est toujours dépendant d’autrui, qu’il cherche à 

discerner rationnellement ou à accomplir le bien, à l’échelle 

individuelle ou communautaire. Le fait de penser et de délibérer en vue 

d’une action ne relève jamais seulement d’un individu ; il a toujours 

une dimension sociale. L’exercice de la liberté s’inscrit ainsi aussi bien 

dans une histoire et des traditions qui déterminent – tout en rendant 

possible – cette liberté, que dans une nature humaine que caractérise 

une finalité qui renvoie à l’accomplissement de ce que l’homme est 

appelé à être. « L’histoire de ma vie, note Alasdair MacIntyre, est 

toujours enchâssée dans l’histoire de ces communautés dont je tire mon 

identité. Je suis né avec un passé ; vouloir me couper de ce passé, sur le 

mode individualiste, c’est déformer mes relations présentes. » Et de 

continuer : 

Ce que je suis est donc largement ce dont j’hérite, un passé spécifique 

plus ou moins présent dans mon présent. Je me découvre comme 

appartenant à une histoire, c’est-à-dire, que cela me plaise ou non, que je 

 

31
  Alasdair MACINTYRE, L’homme, cet animal rationnel dépendant. Les vertus de la 

vulnérabilité, trad. de l’anglais par Gabriel Raphaël Veyret, Paris, Tallandier, 2020 

[1999], p. 75 [Dependent Rational Animals. Why Human Beings Need the Virtues, Chicago 

and La Salle, Illinois, Open Court, 1999, p. 49 : « that our whole initial bodily 

comportment  towards the world is originally an animal comportment and that 

when, through having become language-users, we under the guidance of parents and 

others restructure that comportment, elaborate and in new ways correct our beliefs 

and redirect our activities, we never make ourselves independent of our animal 

nature and inheritance. »]. 

32
  Ibid., p. 76 [p. 49 : « We remain animal selves with animal identities »]. 



Pour fonder la démocratie, que choisir ? Le bien commun ou l’exercice de l’autonomie ? 

108 

l’admette ou non, l’un des porteurs d’une tradition. On l’a vu, les 

pratiques ont toujours une histoire
33

. 

Et d’une telle appartenance sociale, le sujet « hérite diverses dettes, legs, 

espoirs et obligations légitimes »
34

. Le philosophe et sociologue Marcel 

Gauchet insiste sur le principe de tradition qui implique que tout être 

humain est un héritier qui vit dans un monde déjà constitué qui le 

précède : « mon lien avec les autres obéit à une norme qui n’est pas de 

moi, même si j’ai à en personnaliser l’usage. C’est le consentement [ou 

cette reconnaissance] à cette antériorité qui rend possible un espace 

organisé de coexistence »
35

. 

Conclusion 

Si l’on veut que le bien commun soit le socle de la démocratie, 

il importe en somme de consentir à une réalité qui précède l’exercice de 

la liberté et lui donne une fin, à une autorité qui ne tire pas son origine 

de l’individu, quand bien même celui-ci se ferait le chantre de 

l’autonomie érigée au rang d’absolu. La condition de la mise en œuvre 

du bien commun, c’est que l’exercice de la liberté consente à reconnaître 

l’existence d’une nature humaine à l’intérieur de laquelle est inscrit ce 

que l’être humain est appelé à devenir. La liberté n’est donc pas 

première, elle est une réponse à l’existence d’un bien inscrit dans la 

nature humaine. L’authentique liberté suppose un consentement actif, 

au sens d’une disponibilité d’ouverture dont le ressort est l’humilité, 

c’est-à-dire la reconnaissance de sa propre nature humaine, de son 

incarnation, de sa dépendance. C’est ce à quoi encourage l’actuelle 

éthique de l’écologie humaine intégrale. Pour goûter à la liberté 

authentique, il faut vouloir se laisser guider par des inclinations 

ontologiques qui structurent la nature humaine, et qui précèdent et 

orientent les choix de la volonté en vue de réaliser ce que l’être humain 

 

33
  A. MACINTYRE, Après la vertu, op. cit., p. 214 et 215 [p. 220 : « For the story of my life 

is always embedded in the story of those communities from which I derive my 

identity. I am born with a past; and to try to cut myself off from that past, in the 

individualist mode, is to deform my present relationships. » ; « What I am, therefore 

is in key part what I inherit, a specific past that is present to some degree in my 

present. I find myself part of a history and that is generally to say, whether I like it or 

not, whether I recognize it or not, one of the bearers of a tradition. »]. 

34
  Ibid., p. 214 [p. 220 : « I inherit […] a variety of debts, inheritances, rightful 

expectations and obligations »]. 

35
  Voir Marcel GAUCHET, « Essais de psychologie contemporaine. Un nouvel âge de la 

personnalité », Le Débat, 1998 / 2, n° 99, p. 164-181, p. 173. 



Bernard N. Schumacher 

109 

est appelé à devenir, aussi bien au plan individuel que communautaire, 

dans l’espace de la démocratie. 

Paradoxalement, lorsque l’être humain reconnaît ce qu’il est, 

dans sa nature, en tant que donné – dans le double sens de « donné » et 

de « don » (gratuit) –, il se réalise pleinement. L’acceptation 

reconnaissante de sa profonde dépendance implique une conversion 

consciente : il s’agit de ne plus se laisser éblouir par une liberté qu’on 

aurait soi-même générée au nom de l’autonomie absolue, mais de 

s’ouvrir à la dimension plus essentielle et fondamentale du don et de la 

disponibilité réceptive. Celle-ci accorde la plus grande valeur à un 

décentrement de l’individu, ce qui permet non seulement de 

transformer le monde et l’être humain, mais aussi de développer un 

humanisme de la dépendance, dans un authentique souci de 

responsabilité sociale et politique. Ce retour au réel, dans lequel est 

inscrite la nature humaine, est nécessaire aussi bien pour le côté animal 

de la condition humaine que pour la volonté et la raison de l’être 

rationnel que nous sommes. Lui seul peut conduire à redécouvrir ce 

qu’est l’authentique bien commun au sein d’une authentique 

démocratie. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

Paul H. Dembinski et Pierre Coulange (éds.) 

 

 

 

FRATERNITÉ ET DÉMOCRATIE  
LES FONDEMENTS DU  

VIVRE ENSEMBLE 
 

 

 

 

 

 

  



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

© 2025 Academic Press 

Chiron Media Sàrl  

Avenue de Tivoli 3  

1700 Fribourg-Freiburg  

Suisse  

 

www.academicpress.ch 

Service éditorial : editorial@academicpress.ch 

Service de vente, promotion, droits, service de presse : distribution@academicpress.ch 

 

DOI : 10.55132/fdfv159 

 

Lien DOI : https://doi.org/10.55132/fdfv159 

 

ISBN du livre en version pdf : 978-2-88981-096-3 

 

ISBN du livre en version brochée : 978-2-88981-095-6 

 

Publié avec le soutien du Fonds national suisse de la recherche scientifique.  

 

Ce livre est sous licence :  

 

 

Cette licence permet à d'autres de remanier, d'adapter et de s'appuyer sur ce travail à des 

fins non commerciales. Bien que leurs nouvelles œuvres doivent également faire 

référence à ce travail et être non commerciales, ils ne sont pas tenus d'accorder une licence 

à leurs œuvres dérivées selon les mêmes conditions.

https://www.academicpress.ch/
https://www.academicpress.ch/
https://doi.org/10.55132/fdfv159

	Schumacher_democratie-bien-commun-autonomie.pdf
	Pages de Fraternité et democratie OA-2.pdf

