Josef Pieper, philosophe de la créature

Bernard N. Schumacher

Alors que I'Europe est, au sortir de la Seconde Guerre mondiale,
pressée par la reconstruction, le philosophe allemand Josef Pieper plaide,
lors de sa lecon inaugurale a 'université de Miinster, le 5 juillet 1946, en
faveur d’'une autre urgence : faire advenir une culture du loisir, condition
pour ne pas sombrer dans une nouvelle barbarie, celle du primat de la
praxis. Le loisir exprime, en effet, « I'attitude consistant a célébrer le monde
en le contemplant ». Il « tire son origine de sa relation au sens du réel, c’est-
a-dire de la conscience d’étre en accord avec lui et d’en faire partie ».. Le
loisir présuppose « que I'homme accepte sa nature telle qu’elle est »2. Car
I’homme ne se définit pas comme homo faber, censé faconner le monde, tout
comme lui-méme a la force de son poignet et a sa guise, contrairement a ce
qu’en disent le marxisme, I'individualisme libéral technoscientifique ou le
transhumanisme. Il est plut6ét une créature qui, en recevant 'étre, a été
dotée d’une nature spécifique, de méme par ailleurs que tout autre étre
vivant. Cette condition de créature implique I'existence d’'une vérité des
choses, laquelle ne dépend pas de la décision du sujet : elle n’est pas la
résultante d’'une quelconque construction sociale et historique du sujet
autonome. Ce dernier doit s’y conformer du point de vue de la connaissance
théorique aussi bien que pratique, c’est-a-dire au niveau de son agir moral
individuel et social.

Dans cette lecon inaugurale, apparaissent quelques-uns des thémes
fondamentaux du philosophe allemand de I'aprées-guerre : la réception et
I'accueil de la réalité comme un donné, c’est-a-dire un don divin;
I'importance d’une tradition, percue et interprétée comme une pensée
vivante, et de la philosophie en quéte de sagesse et, par nature, ouverte a la
totalité du réel, y compris du donné révélé ; la vérité des choses comme
mesure de ’homme s’opposant ainsi au sophiste (ancien ou moderne) qui
proclame un relativisme et un historicisme qui font du sujet la mesure de la
réalité ; une culture du loisir, de la contemplation et de la féte dont

1 Josef PIEPER, « Philosophische Bildung und geistige Arbeit », in Werke, Hamburg, Felix
Meiner, vol. 3, 1995, p. 10 : « die Haltung feiernder Betrachtung der Welt » ; « [...] sie lebt
aus der Beziehung des Sinngrundes der Wirklichkeit, ja aus dem Bewufdtsein der
Ubereinstimmung mit ihm und der Einbeschlossenheit in ihm. »

2 Ibid., p.9: « daf der Mensch seinen eigenen Wesen zustimmt ».



Joseph Pieper, philosophe de la créature

I'archétype est le culte ; enfin, une éthique des vertus qui se fonde sur une
anthropologie de la personne incarnée.

Avant de développer ces différents aspects, dont certains ont été
traités dans l'entre-deux-guerres, soulignons deux aspects de sa pensée :
d’'une part son langage et d’autre part son insistance a rendre a la
philosophie ce que son nom signifie : « 'amour de la sagesse ». En ce qui
concerne le premier aspect, sa pensée s’exprime dans un langage vivant qui
ne se laisse pas emprisonner dans un jargon ou une terminologie
philosophique, comme cela est réguliérement le cas chez les universitaires.
L'usage qu'il fait du langage pour véhiculer une pensée originale de surcroit
lui vaut les louanges, entre autres, de '’éminent poéte britannique Clive Staple
Lewis, ainsi que l'attribution du célébre prix Balzan en 1981, remis pour la
premiére fois a un philosophe3. Analogue au prix Nobel quant a sa réputation
et a sa dotation, il fut accordé par la suite a Emmanuel Levinas (1989), Paul
Ricceur (1999), Thomas Nagel (2008), et Ronald Dworkin (2012), eux aussi
philosophes. Marié en 1935, pére de trois enfants, cet « ermite cosmopolite »*
qu’est Pieper a publié plus de soixante-dix ouvrages traduits a ce jour dans de
trés nombreuses langues; il a donné d’'innombrables conférences et a été
invité a dispenser des cours dans le monde entier. Il a refusé plusieurs chaires
de professeur (Université de Notre Dame, Indiana, USA (1950), Université de
Mainz (1954), Université de Munich (1958)), car il préférait rester a Miinster
ou ses cours connurent un trés grand succes, ce qui provoqua de la part de
certains de ses collégues quelque jalousie.

Il importe en outre de souligner que sa pensée singuliere tire son
origine des traditions grecque et chrétienne, méme s’il se confronte en
permanence aux travaux de ses contemporains. Il s’'intéresse aux grands
philosophes de la tradition occidentale non parce qu’ils sont des
représentants de l'dge d'or de la philosophie ou au nom dun
traditionalisme sclérosé et mortifére, mais parce qu'’ils peuvent aider
I'homme dans sa quéte de réponse aux questions fondamentales qu'il se
pose. Pieper approuve Bernard de Chartres lorsqu’il affirme que nous
sommes des nains assis sur les épaules de géants, de sorte de voir plus loin
qu’eux, c’est-a-dire d’observer avec plus d’acuité le mystere du réel pour
I’élucider. 11 dénonce la posture de certains de ses contemporains qui

3 Voir J. PIEPER, Eine Geschichte wie ein Strahl. Autobiographische Aufzeichnungen seit 1964
(1988), in Werke, Erganzungsband 2, 2003, p. 497-672, p. 639-640.

4+ Fernando Inciarte nomme ainsi Pieper en mai 1984 a l'occasion de ses 80 ans. Voir .
PIEPER, « Gottgeschickte Entriickung. Eine Platon-Interpretation », in Hermann FECHTRUP,
Friedbert SCHULZE & Thomas STERNBERG (éd.), Aufkldrung durch Tradition, Miinster, LIT
Verlag, 1995, p. 147-173, p. 147. Le texte - sans la référence de Fernando Inciarte - se
trouve aussi dans Werke, vol. 8.1, 2005, p. 14-28.

10



refusent de se laisser porter par ces géants de la pensée>. Le philosophe
francais Etienne Gilson résume cette attitude en soulignant que « beaucoup
de nos contemporains veulent rester par terre ; mettant leur gloire a ne
plus rien voir, pourvu que ce soit eux-mémes ; ils se consolent de leur taille
en s’assurant qu’ils sont mieux. Triste vieillesse que celle qui perd la
mémoire »°. L'intérét que Pieper affiche pour les Anciens - au nom d’'une
tradition vivifiante et ouverte sur I'a-venir - est mi par la conviction que
leur pensée nous aide dans notre quéte de la sagesse. Ne vous souciez pas
de Socrate !, dit-il, mais d’abord et avant tout de la vérité, laquelle ne
dépend pas de la volonté du sujet. Ce dernier doit s’y conformer du point de
vue de la connaissance théorique aussi bien que pratique, c’est-a-dire au
plan de son agir moral et sociétal.

La démarche sur laquelle repose sa philosophie peut se résumer en
une phrase : « Je me moque de savoir ce que les autres ont pensé, mais je
veux savoir comment s’organise la vérité des choses »8. Il s’oppose
vivement a ce que Clive Staple Lewis nomme « le point de vue historique »°.
Celui-ci consiste a s’occuper principalement d’analyser les sources d'un
penseur, le contexte de I'émergence de ses idées, la cohérence de sa
réflexion a travers son ceuvre, en mettant entre parenthéses la question de
la vérité de sa pensée. Pieper, quant a lui, n’a cessé de soutenir, plus
particulierement depuis la fin de la Seconde Guerre mondiale, que
I'abandon de la recherche de la vérité pour elle-méme en faveur de I'option
relativiste et historiciste, qui veut que toutes les positions se valent, fait
courir le risque de réduire la raison a une simple activité instrumentale qui
s’occuperait exclusivement de problémes formels ou particuliers, ce qui
serait susceptible de nous entrainer vers une nouvelle barbarie. Il désire
rendre a I'acte philosophique - auquel il consacre plusieurs ouvrages0 - sa
dimension d’amour de la sagesse, comme I'a admirablement résumé le

5 Dans sa préface a Other Minds (Oxford, Oxford University Press, 1995, p. 10), par exemple,
Thomas NAGEL s’appuie sur ce qu’il juge étre un manque d’originalité et/ou d’arguments
solides dans la plupart des ceuvres philosophiques du passé, pour soutenir qu'’il n’est pas
nécessaire ou qu'il ne vaut pas la peine de les étudier.

6  Etienne GILSON, L’esprit de la Philosophie médiévale, Paris, Vrin, 19892 [1932], p. 402.

7 ]. PIEPER, Kiimmert euch nicht um Sokrates! Drei Fernsehspiele (1966), in Werke, vol. 1,
2002, p. 1-131.

8 ]. PIEPER, Noch wupfite es niemand, in Werke, Ergdnzungsband 2, 2003, p. 76 : « Ich will nicht
wissen, was andere gedacht haben, sondern wie die Wahrheit der Dinge sich verhilt. »
Pieper tire la derniére partie de sa phrase du commentaire de THOMAS D’AQUIN du De czelo 1,
22 d’Aristote.

9 Voir Clive Staple LEWIS, Tactique du diable, trad. de I'anglais par Brigitte V. Barbey,
Neuchatel/Paris, Delachaux/Niestlé, 1954 [1942], lettre 27, p. 135-136 [The Srewtape
Letters, édition révisée, New York, Macmillan, 1982, p. 128].

10 J. PIEPER, Qu'est-ce que philosopher ?, trad. de I'allemand par Jean-Léon Muller, Le Mont-
Pélerin, Editions Raphaél, 2004 [1948] [Was heif3t philosophieren?, in Werke, vol. 3, 1995,
p- 15-70] et ID., Verteidigungsrede fiir die Philosophie (1966), in Werke, vol. 3,1995, p. 76-155.

11



Joseph Pieper, philosophe de la créature

poéte anglais Thomas Stearns Eliot!!. La philosophie implique une attitude
d’étonnement et de réceptivité non instrumentale, dans I’espoir d’atteindre
la sagesse ; elle est ouverte, par nature, a la totalité du réel, y compris du
donné révélé. L'importante ceuvre philosophique de Pieper, qui s’étend sur
plus de soixante ans, peut étre divisée en deux grandes périodes que sépare
la fin de la Seconde Guerre mondiale.

1. Trois rencontres de jeunesse capitales

Pieper commence ses études de philosophie au semestre d’hiver 1923
ala faculté de théologie de 'université de Miinster. Il se consacre alors avec
zele a I'étude de la philosophie en autodidacte, car celle que dispense la
Faculté le dégoit énormément, et cette déception le suivra tout au long de
ses études. Le jeune universitaire, qui étudie également le droit et la
sociologie dans les universités de Miinster et de Berlin, se met ainsi tout
naturellement a I'école de Thomas d’Aquin en lisant de maniére
systématique la Somme théologique. Se dessine ainsi petit a petit, méme si
ce n'est encore qu’a I’état d’ébauche, un probleme qui ne le lache plus, une
question a laquelle il répond dans sa thése de doctorat et dans son travail
d’habilitation : le fondement de l'action morale et la vérité des choses. Sa
découverte de Thomas d’Aquin - auquel il consacre plusieurs ouvrages?2 -
fait suite aux nombreuses lectures qu’il eut durant son adolescence des
textes d’Aristophane et des dialogues de Platon qu'il étudie avec beaucoup
plus de sérieux dans la seconde moitié de sa vie. Il dédie en effet plusieurs
de ses ouvrages a Platon!3 qui a inspiré sa réflexion sur les themes de la
tradition, de 'interprétation, du mythe et de la philosophie ou encore de ce
que peut produire le sophiste!4. Le jeune homme dévore également des
ouvrages d’auteurs comme Fedor M. Dostoievski et Theodor Haecker. 11
développe une préférence pour ce dernier, non pas tant en raison de ce que
sous-tend sa pensée, qu'a cause de son ton ironique et agressif, ce qui
I'améne, a I'age de 17 ans, a la lecture du philosophe danois Sgren

1 Voir Thomas STEARNS ELIOT, « Discernement et sagesse en philosophie. Postface », in
J. PIEPER, Qu’est-ce que philosopher ?, op. cit, p. 113-114 [« Nachwort. Einsicht und
Weisheit in der Philosophie », in Was heifst philosophieren?, op. cit. p. 70-75, p. 74].

12 Voir ]. PIEPER, Werke, vol. 2, 2001, intitulé Darstellungen und Interpretationen: Thomas von
Aquin und die Scholastik.

13 Voir Ip.,, Werke, vol. 1, 2002, intitulé Darstellungen und Interpretationen: Platon.

4 Voir Ip, Werke, vol. 3, 2004, intitulé Schriften zum Philosophiebegriff comprenant
notamment Was heift Interpretation? (1979), p. 212-235 et Uberlieferung. Begriff und
Anspruch (1970), p. 236-299. Voir aussi Uber die platonischen Mythen (1965), in Werke,
vol. 1,2002, p. 332-374.

12



Kierkegaard. Lisant un jour divers passages du Livre sur Adler'> a un de ses
professeurs, un ancien dominicain formé a 1'école néo-thomiste francaise,
celui-ci lui répond que ce n’est pas la ce qui peut le nourrir. Il lui propose
sur-le-champ de lire en latin - car il n’en existe pas encore de traduction -
le commentaire de Thomas d’Aquin du prologue de I'évangile de Jean. Le
jeune homme se plonge aussitot dans cette lecture et, bien qu’il n’en
comprenne que la moitié, c’est tout de suite le coup de foudre; cette
fascination continuera a s’exercer sur lui tout au long de sa vie. Il découvre
I'existence d’'un nouvel univers et un maitre a penser.

La deuxiéme rencontre capitale pour le jeune Pieper a lieu au chateau
de Rothenfels. Il y fait la connaissance d'un homme qui le fascine, le stimule
en le délivrant de I'état de révolte dans lequel il se trouve : c’est Romano
Guardini’é. Doué d’'un don pédagogique particulier, ce dernier donne alors
régulierement des sessions auxquelles assistent plusieurs centaines de
jeunes gens venus de toute I’Allemagne. Pieper participe a sa derniere
session a Rothenfels préoccupé par le rapport entre 'action et le bien, objet
de sa these de doctorat. Le 28 aofit 1924, il assiste a une conférence que
donne Guardini a 'occasion du 175¢ anniversaire de la naissance de Goethe
et du 700¢anniversaire de celle de Thomas d’Aquin. Guardini fait
remarquer que le grand poete allemand et ’Aquinate enseignent tous deux
que la réalité est la mesure de la pensée et de I'action humaines. La lumiére
jaillit 3 ce moment dans 'esprit du jeune philosophe et tout lui devient,
selon ses propres mots, « clair comme du cristal »17. C’est grace a cette
conférence qu'’il trouve la solution a la rédaction de sa thése de doctorat
portant sur le fondement de I'agir moral chez Thomas d’Aquin en réaction
au subjectivisme moral déja a I'ceuvre a cette époque!8. Il y montre que le
bien présuppose le vrai, que le bien est ce qui est conforme a la réalité, c’est-
a-dire que toute action morale bonne a son origine premiére dans la
contemplation silencieuse de la vérité des choses.

Une troisieme rencontre marque ses années de formation. Durant
I'été 1925, il rejoint un groupe d’étudiants - dont Hans Urs von Balthasar -
pres de Bale, en Suisse, réunis sous la conduite du P. Stanislaus de Dunin-

15 Sgren KIERKEGAARD, Le livre sur Adler, trad. du danois par Else-Marie Jacquet-Tisseau, in
(Euvres complétes, Paris, Editions de I'Orante, 1983, t. 12 [dans sa traduction allemande Das
Buch iiber Adler (1846-1847), in Emmanuel HIRSCH & Hayo GERDES (éd.), Gesammelte Werke,
Giitersloh, Gerd Mohn, 1986].

16 Concernant la relation entre les deux hommes, voir J. PIEPER, Noch wusste es niemand,
op. cit,, p. 53s., 135. « Philosophie in Selbstdarstellungen », in Werke, Erganzungsband 2,
2003 [1975], p. 1-25, p. 3 ; « ‘Bedeutende Fordernis durch ein einziges Wort’. Romano
Guardini zum 70. Geburtstag », in Werke, vol. 8.2, 2008 [1955], p. 658-660.

17 Voir]. PIEPER, « Philosophie in Selbstdarstellungen », op. cit., p. 3 ; « Bedeutende Férdernis
durch ein einziges Wort », op. cit.,, p. 659 ; Noch wusste es niemand, op. cit., p. 76-77.

18 Voir ID., La réalité et le bien, in La réalité et le bien suivi de De la vérité des choses, trad. de
I'allemand par Jean Granier, Paris, Pierre Téqui, 2019 [1935], p. 23-102 [Die Wirklichkeit
und das Gute, in Werke, vol. 5, 1997, p. 48-98].

13



Joseph Pieper, philosophe de la créature

Borkowski. Ceux-1a se retrouvent chaque année pour suivre des cours de
philosophie et de théologie : il s’agit d’'une sorte de studium universale qui
avait pour but de compenser une certaine incapacité des universités de
former de vraies personnalités, ainsi que de donner aux étudiants des bases
philosophiques et théologiques!®. C'est dans ce cadre qu’il fait la
connaissance d'une nouvelle personnalité dont la maniere de percevoir la
réalité le frappe : Erich Przywara2?. Son enseignement est tout autre que
celui de la philosophie universitaire - que Pieper combat assidiiment -
laquelle essaie d’élaborer une synthése entre les résultats historiques et
théoriques. Przywara fait comprendre au jeune philosophe que le réel ne
saurait étre enfermé dans un systeme de pensée quelconque, car il s'ouvre
continuellement vers quelque chose de plus, qui le dépasse, et qui se heurte
au mystere.

Apreés avoir défendu sa thése de doctorat en philosophie fin février
1928 sous la direction de Max Ettlinger, Pieper est 'assistant, quatre ans
durant, de Johann Plenge, qui dirige alors I'Institut de recherche pour la
théorie de I'organisation et de la sociologie a 'université de Miinster2L. 11y
rencontre de nombreux scientifiques, comme par exemple le sociologue
Ferdinand Tonnies, Léopold von Wiese et Richard Thurnwald. Il participe a
trois reprises aux célébres semaines internationales des grandes écoles a

19 Voir ID., Noch wusste es niemand, op. cit.,, p. 78ss. Le jeune homme y fait la connaissance,
entre autres, du futur cardinal et théologien suisse, alors étudiant en germanistique, Hans
Urs von Balthasar (voir Noch nicht aller Tage Abend. Autobiographische Aufzeichnungen,
1945-1964, in Werke, Erganzungsband 2, 2003 [1979], p. 232-496, p. 269. Voir Alfred
STOECKLIN, Schweizer Katholizismus. Eine Geschichte der Jahre 1925-1975 zwischen Ghetto
und konziliarer Offnung, Ziirich, Benzinger, 1978, p. 75).

20« Avant ce rendez-vous, j’avais a nouveau rencontré un philosophe et théologien que je
peux vraiment considérer comme I'un de mes maitres en ce qu’il a profondément marqué
ma vision du monde », ]. PIEPER, « Philosophie in Selbstdarstellungen », in Werke,
Erganzungsband 2, 2003, p. 4 [« Vor diesem Termin war ich wiederum einem Philosophen
und Theologen begegnet, den ich wirklich einer meiner die Weltansicht von Grund auf
pragenden Lehrer nennen kann. »]. « Il m’est apparu pour la premiére fois et de maniere
définitive, grace a cette instruction qui va au fond des choses, tout en sachant relier de
maniere géniale I'historique et le systématique en une vue d’ensemble universelle, que
toute prétention a un systéme fermé de la vérité contredit I'état d’existence de I'esprit fini,
sa créaturalité, et que précisément I'ceuvre des grands, surtout celle de Thomas d’Aquin,
malgré sa magistrale organisation intellectuelle, s’oppose a toute traduction en un
systeme de formules enseignables», ibid, p. 5 [«Mir ist durch jene griindliche
Unterweisung, die das Historische mit dem Systematischen genial zu einer universalen
Gesamtschau zu verkniipfen verstand, zum ersten Mal und endgiiltig aufgegangen, dass
jeder auf ein geschlossenes System der Wahrheit zielende Anspruch der wirklichen
Existenzsituation des endlichen Geistes, seiner Kreatiirlichkeit widerspricht und dass
gerade das Werk der Grofen, vor allem das des Thomas von Aquin, trotz seiner tiefen
gedanklichen Geordnetheit sich gegen alle Ubersetzung in ein Schulsystem lehrbarer
Sétze sperrt. »].

21 Voir J. PIEPER, Noch wusste es niemand, op. cit, p. 86ss ; «Philosophie in
Selbstdarstellungen », op. cit,, p. 5ss.

14



Davos, ou il fait la connaissance, entre autres, d’Albert Einstein, de Rudolf
Carnap, d’Ernst Cassirer et de Martin Heidegger. Tout en prenant
rapidement ses distances, d'un point de vue intellectuel mais aussi
personnel avec Plenge, il entreprend la rédaction de plusieurs ouvrages sur
des themes relatifs a la sociologie, la politique et la doctrine sociale de
I'Eglise. L'interdiction, en 1934, par le régime en place de son ouvrage
Thesen zu Gesellschaftspolitik?? le contraint d’'interrompre ses recherches
en sociologie?3.

2. Pionnier contemporain de la philosophie de la vertu

Contraint par les circonstances - il dira plus tard « heureusement ! » -
Pieper se décide a changer une nouvelle fois d’orientation. Il revient des
lors tout naturellement a la philosophie et, plus particulierement, a Thomas
d’Aquin qu'’il avait un peu perdu de vue. Il retrouve immédiatement sa
premiere intuition philosophique : faire redécouvrir a ses contemporains,
en allant puiser dans la tradition occidentale grecque et chrétienne, que le
devoir dépend de I'étre, que la mesure de I'action morale est la réalité qui
estvraie. [l rédige ainsi un traité sur la vertu cardinale du courage, telle que
la comprend la tradition occidentale, en s’appuyant sur Thomas d’Aquin,
dontla précision et la profondeur de pensée continue de le fasciner. Il alerte
quant a la conception dévoyée du courage que véhiculent nombre de ses
contemporains, tout en étant agacé par le modele de courage que met en
avant le régime nazi2*. Apres avoir essuyé plusieurs refus de la part
d’éditeurs, il envoie, presque désespéré, son manuscrit intitulé Sur le
courage a Jakob Hegner, a Leipzig. Celui-ci lui répond, captivé, qu’il doit
écrire un traité sur chacune des trois autres vertus cardinales, ainsi que sur
les trois vertus théologales. Pieper se met a la tache, qu’il achéve en 1972,
avec De I'amour?s.

Son livre sur le courage, publié en 1934, ne passe pas inapercu. Il est
méme mentionné - son titre aura prété a confusion -, dans la liste officielle
des livres agréés et promus par le régime nazi, lequel se rend toutefois
rapidement compte de son erreur. Poussé par son éditeur, Pieper se décide,
un beau jour de I'été 1934, alors qu'il roule a bicyclette et qu'il est rempli

22 Voir ID., Thesen zur Gesellschaftspolitik. Grundgedanken der Enzyklika Quadragesimo anno
(1933), in Werke, Erganzungsband 1, 2004, p. 157-195.

23 Voir Ip., Werke, Erganzungsband 1, 2004 : Friihe soziologische Schriften.

24 Voir ID., Noch wusste es niemand, op. cit., p. 111ss ; « Philosophie in Selbstdarstellungen »,
op. cit,, p. 9-10 ; Noch nicht aller Tage Abend, op. cit,, p. 346-347 ; « Die Aktualitdt der
Kardinaltugenden: Klugheit, Gerechtigkeit, Tapferkeit, Mass » (1974), in Werke, vol. 8.1,
2005, p. 287-306, p. 300; Lieben, hoffen, glauben, Miinchen, Kosel, 1986, p. 9.

25 Voir ID., De I'amour, trad. de I'allemand par Jean Granier, Paris, Ad Solem, 2010 [1972]
[Uber die Liebe, in Werke, vol. 4, 1996, p. 296-414].

15



Joseph Pieper, philosophe de la créature

d’espoir quant a son avenir, a écrire un livre sur la vertu d’espérance. Il y
développe une ontologie du ne-pas-encore-étre aprés avoir analysé la
temporalité et l'historicité du Dasein heideggérien; il anticipe ainsi la
magistrale ceuvre du néo-marxiste Bloch publiée en 1956 sous le titre Le
Principe espérance. Rétrospectivement, Pieper est surpris de la fagon dont
il a 0sé rédiger un ouvrage sur un sujet aussi immense et inépuisable, alors
qu’il manquait d’expérience tout a la fois intellectuelle et existentielle.
Quelques années plus tard, au lendemain de la Seconde Guerre mondiale,
marqué par les événements d’Auschwitz et d’Hiroshima, il approfondit le
fondement rationnel de l'espérance quant a 1'd-venir de la personne
individuelle et celle de I'histoire de 'humanité menacée par une continuelle
autodestruction, tout en prenant ses distances avec les philosophes de
I'absurde et les religions sociales26. Apres avoir distingué entre espoir et
espérance, désespoir quotidien et désespoir foncier, avoir développé les
caractéristiques propres a I'espérance humaine et réfléchi a la qualité de la
vertu de 'espérance, Pieper aborde le probleme de la mort de ’homme?7 et
de l'humanité comprise comme l'anti-utopie par excellence. Dans le
contexte de son analyse philosophique de la fin de I'histoire, il élabore une
solution originale en s’éloignant aussi bien de la position de Georg Wilhelm
Friedrich Hegel et dEmmanuel Kant que de contemporains tels Ernst
Bloch, Karl Jaspers et Jacques Maritain?28. Il développe une métaphysique
d’une transcendance avec transcendance qui débouche sur une dimension
trans-temporelle et qui maintient une espérance fondée sur une confiance
originelle en un Toi absolu, lequel conduira I'Histoire a son terme, méme au
cas ou une catastrophe totale surviendrait a I'intérieur de la temporalité.

Il est fréquent d’oublier qu’il fait ceuvre de pionnier quand il
redécouvre une éthique des vertus et leur importance quant a
I'actualisation de la personne, et ce bien avant que la réflexion sur les vertus
ne devienne un théme essentiel a partir des années 1980, avec la parution,
en 1981, d’Aprés la vertu d’Alasdair Maclntyre, lequel fut précédé par des
ouvrages d’Elisabeth Anscombe (1958), de Vladimir Jankélévitch (1968) et

26 Voir]. PIEPER, La fin des temps. Méditation sur la philosophie de I'histoire, trad. de 'allemand
par Claire Champollion, Fribourg, Editions Universitaires Fribourg Suisse, 1982 [1950] et
De la fin des temps, trad. de l'allemand par Jean Granier, Paris, Ad Solem, 2013,
p. 5-111 [Uber das Ende der Zeit. Eine geschichtsphilosophische Betrachtung, in Werke,
vol. 6,1999, p. 286-374] ; Espérance et histoire, in De la fin des temps, suivi de Espérance et
histoire, trad. de I'allemand par Jean Granier, Paris, Ad Solem, 2013 [1967], p. 5-111
[Hoffnung und Geschichte. Fiinf Salzburger in unserer Zeit, in Werke, vol. 6, 1999, p. 375-
440].

27 Voir ]. PIEPER, Tod und Unsterblichkeit, in Werke, vol. 5, 1997 [1968], p. 280-397.

28 Voir Jacques MARITAIN, Pour une philosophie de 'histoire (1959), in (Euvres complétes, 15
vol.,, Fribourg/Paris, Editions Universitaires Fribourg Suisse/Editions Saint-Paul, vol. 10,
1985, p. 603-761. Karl JASPERS, Vom Ursprung und Ziel der Geschichte, Munich, Piper, 1988
[1949]. ID., Die Atombombe und die Zukunft des Menschen. Politisches Bewusstsein in
unserer Zeit, Munich, Piper, 1958.

16



de Peter Geach (1977)2°. Pieper élabore une synthése philosophique des
vertus cardinales et théologales qu’il analyse avec brio et de maniere originale.
11 développe la notion de vertu dans la ligne de la tradition gréco-chrétienne,
en clarifie certaines des interprétations, et la rapporte aux défis de 'homme
contemporain. Je veux pour preuve de son regard actuel que la rédaction des
sept ouvrages sur chacune des vertus fondamentales n’est pas planifiée
comme un ensemble ; chacune prend naissance dans un contexte historique
précis : le courage (1934) - qui s’oppose au régime hitlérien ; la prudence
(1937) - qui s’oppose a la tradition casuistique dans ce qu’elle a de plus
extréme ; la justice (1953) - quand on voudrait faire primer le juste sur le bien
(songeons a l'actuel débat entre libéralisme et communautarisme); la
tempérance (1939) - pour contrer notamment une certaine forme de curiosité
ou de verbiage si bien décrits par Heidegger; l'espérance (1935) - pour
répondre au désespoir historique causé par Hiroshima et la fin de I'idéologie
du progres ; De 'amour (1972) - pour faire front a la fausse conception qu’on
a de lui et a la séparation entre éros et agapé ; la croyance/la foi (1962) - qui
s’oppose a sa négation par un discours rationaliste et scientifique, voire a un
certain fidéisme.

Pieper se donne pour but de réactualiser, dés les années 1930, une
éthique des vertus contraire a la conception que la bourgeoisie du Xixéme
siécle en a ey, ainsi qu’'a I’éthique formelle kantienne des lois et des devoirs,
sans compter I'éthique utilitariste. Il souligne que « I'éthique idéaliste du
siécle a oublié et nié dans une large mesure le fait que la morale soit
déterminée par la réalité »39, car elle se caractérise par une approche
volontariste qui repose sur le dualisme entre la nature et la volonté, a
laquelle sont octroyées une primauté et une indépendance a I’égard de tout
donné, a commencer par la condition de créature.

Qui veut connaitre et faire le bien doit tourner son regard vers le
monde objectif de I'étre. Non vers le propre “sentiment”, non vers la
“conscience”, non vers “les valeurs”, non vers des “idéaux” et

29 Voir Alasdair MACINTYRE, Aprés la vertu. Etude de théorie morale, trad. de 'anglais par
Laurent Bury, Paris, Presses Universitaires de France, Quadrige, 2006 [1981] [After Virtue.
A Study in Moral Theory, Notre Dame (Indiana), University of Notre Dame Press, 19842].
Elisabeth ANSCOMBE, « La philosophie morale moderne », Klesis, 2008 [1958] (9) [en ligne]
http://www.revue-klesis.org/pdf/Anscombe-Klesis-La-philosophie-morale-moderne.pdf,
consulté le 26.09.2024 [« Modern Moral Philosophy », Philosophy, 1958 (33), p. 1-19].
Vladimir JANKELEVITCH, Traité des vertus, Paris, Bordas, 1947 et entierement remanié Paris,
Flammarion, 1983-1986. Peter GEACH, The Virtues, Cambridge, Cambridge University Press,
1977. Auguste COMTE-SPONVILLE, Petit traité des grandes vertus, Paris, Presses Universitaires
de France, 1995.

30 J. PIEPER, La Réalité et le Bien, op. cit, p. 92 [Die Wirklichkeit und das Gute,
op. cit., p. 96: «Die idealistische Ethik des letzten Jahrhunderts hat weithin die
Wirklichkeitsbestimmtheit des Sittlichkeit vergessen und geleugnet. »].

17


http://www.revue-klesis.org/pdf/Anscombe-Klesis-La-philosophie-morale-moderne.pdf

Joseph Pieper, philosophe de la créature

“modeles” érigés de sa propre autorité. Il doit faire abstraction de
son acte propre et regarder la réalité.

Pieper précise que «le bien est ce qui est conforme a la réalité
objective »31 que le sujet saisit par la raison.

Le devoir est justifié par la reconnaissance et le consentement a la
nature méme de 'homme, qui l'oriente a devenir plus pleinement lui-
méme. Il doit développer les capacités propres a sa nature d’animal
rationnel politique. Les vertus sont l'expression de son orientation
fondamentale vers son accomplissement relatif a sa nature. « C’est dans cette
reconnaissance de l'inclination naturelle de I'étre que toute vertu a son
fondement »32. Pour fonder I'éthique des vertus, il ne se réfere cependant pas
a la notion schélérienne de la valeur, mais a celle de la « vie totale », du bien
aristotélicien architectonique, de 'eudaimonia. 11 insére 1'éthique des vertus
dans une compréhension totalisante du cosmos qui refléte un ordre précis a
I'intérieur duquel I'étre humain est congu de maniére non mécanique et non
réductionniste, ouvert a la totalité du réel, a la transcendance, et inséré dans
une vision cosmique qui laisse de la place au divin. Sa vision de I’étre humain
qui fonde son éthique des vertus se distingue de celle de I'individu congu
comme une conscience de soi autosuffisante, dont la liberté, comprise comme
absolument autonome, serait indépendante de toute conception préétablie du
bien (principe de la neutralité), ce que prétendent Jean-Paul Sartre ou, plus
récemment, John Rawls. Pieper développe, durant les années 1930, une
anthropologie philosophique de I'étre humain libre, «en chemin» -
s’'inspirant de Thomas d’Aquin, de Przywara et de Heidegger, préfigurant
I’homo viator de Gabriel Marcel33 - vers 'actualisation de son pouvoir-étre,
vers son accomplissement plénier réalisé au moyen de I'actualisation de la
vertu3#4. Celle-ci constitue l'ultime perfection de la puissance ou le maximum
de ce que la personne peut étre par sa nature, la conduisant a atteindre les
limites de sa possibilité d’étre. Cette anthropologie présuppose une ontologie
du ne-pas-encore-étre qu'accompagne une dimension eschatologique qui

31 Jbid., p. 27 et 29 [p. 48-49 : « Wer das Gute wissen und tun will, der muf seinen Blick
richten auf die gegenstandliche Seinswelt. Nicht auf die eigene “Gesinnung”, nicht auf das
“Gewissen”, nicht auf “die Werte”, nicht auf eigenméichtig gesetzte “Ideale” und
“Vorbilder”. Er muff absehen von seinem eigenen Akt und hinblicken auf die
Wirklichkeit. » ; p. 50 : « Das Gute ist das der gegenstanlichen Wirklichkeit Gemaéfie. »].

32 Ibid., p. 78 [p. 86 : «In dieser Anerkennung der naturhaften Seinsneigung griindet alle
Tugend. »].

33 Voir Gabriel MARCEL, Homo viator. Prolégoménes a une métaphysique de I'espérance, Paris,
Aubier Montaigne, 1944.

34 ], PIEPER rédige un court ouvrage synthétique intitulé De I'image chrétienne de ’'homme
(1936), suivi de Petite anthologie des vertus du cceur humain (1941), trad. de 'allemand
par Denis Ducatel, Le Mont-Peélerin, Editions Raphaél, 2003 [Uber das christliche
Menschenbild, in Werke, vol. 7, 2000, p. 94-114 et Kleines Lesebuch von den Tugenden des
menschlichen Herzens, Ostfildern bei Stuttgart, Schwabenverlag, 1988 [1941]].

18



exprime la structure interne de la nature humaine, tendue vers un a-venir
ou se réalisent les possibles. Contrairement a Heidegger, Sartre et Bloch,
Pieper affirme que cet d-venir est ouvert a un mouvement de transcendance
avec transcendance, ou le dépassement peut étre compris comme brisant la
finitude temporelle immanente qui ne constitue pas le tout de la réalité.

3. Vérité des choses et métaphysique de la création

Pieper travaille, durant la Seconde Guerre mondiale, dans le service
psychologique de I'armée comme fonctionnaire scientifique aupres des
aviateurs, dans la province de Westphalie3>. 1l profite de son temps libre,
entre autres, pour rassembler et traduire divers textes de Thomas
d’Aquin3¢, ainsi que pour rédiger un ouvrage qu’il propose, a la fin de la
guerre, comme these d’habilitation - De la vérité des choses. Etude sur
I'anthropologie du Moyen Age classique3” -, aprés que le premier manuscrit
ait été perdu chez I'éditeur de Colmar38. Le théme de la vérité des choses
préoccupe le jeune homme depuis ses années estudiantines3®. En
s’appuyant sur une approche systématique et anthropologique, et en se
référant a Thomas d’Aquin, il dégage le sens profond et premier de la vérité
attribuée aux choses qui fonde I'agir humain et I'incapacité de comprendre
complétement le monde. Prenant ses distances d’avec Kant pour qui la
vérité des choses est un concept vide de sens, il la décrit en s’aidant de la
mesure entre une chose et un intellect. L’intellect divin se fait une idée de
la forme, de I'essence de la chose qu'il projette dans l'existence concrete
historique. Il est la mesure de cette chose dite « naturelle ». Celle-ci mesure
I'intellect humain qui la percoit. Cet intellect est cependant a méme de se
former une « pré-forme », ou une idée d’'une forme, qu’il peut projeter dans
I'existence concréte historique, devenant ainsi la mesure de la chose dite

35 Pour plus de détails sur cette période, voir J. PIEPER, Noch wusste es niemand, op. cit,,
p. 151-231 ; « Philosophie in Selbstdarstellungen », op. cit, p. 11s.

36 Voir J. PIEPER, Thomas-Brevier, Miinchen, Késel, 1956 (contient : Uber Thomas von Aquin ;
Ordnung und Geheimnis; Das Auge des Adlers). Nouvelle édition: Thomas von Aquin.
Sentenzen iiber Gott und die Welt, Freiburg in Breisgau, Johannes Verlag Einsiedeln, 1987.

37 Voir Ip., De la vérité des choses. Etude sur 'anthropologie du Moyen Age classique, in La
réalité et le bien, suivi de De la vérité des choses, trad. de I'allemand par Jean Granier, Paris,
Pierre Téqui, 2019 [1944], p. 103-221 [Wahrheit der Dinge. Eine Untersuchung zur
Anthropologie des Hochmittelalters, in Werke, vol. 5, 2003, p. 99-179].

38 Comme il ne disposait pas d’'un autre exemplaire, le travail était a refaire. Sa candidature
al’habilitation a Miinster en pleine guerre n’aurait pas été acceptée par la faculté, bien que
le philosophe Gerhard Kriiger, successeur de Peter Wust, lui-méme successeur de Max
Ettlinger qui I'avait suivi pour sa thése de doctorat, 'aurait soutenu. Voir J. PIEPER, Noch
wusste es niemand, op. cit., p. 71ss.

39 Erich Przywara lui avait donné comme devoir l'interprétation de la question 1 du De
Veritate de Thomas d’Aquin. Voir ]. PIEPER, Noch wusste es niemand, op. cit., p. 149.

19



Joseph Pieper, philosophe de la créature

« artificielle ». Pieper en conclut que «la vérité attribuée aux choses en
regard de l'intellect divin est a I'origine et la racine de leur vérité en regard
de l'intellect humain »49.

La vérité des choses implique également la thése de leur non-
compréhension pour l'intellect humain. Pieper distingue entre connaitre
une chose, qui signifie prendre en soi la forme du connu, et comprendre une
chose, ce qui correspond a une connaissance englobant tout le connaissable
de la chose connue. Il est certes donné a I'étre humain de connaitre toutes
choses dans une certaine mesure, car son intellect est capax universi*t. Bien
qu’il connaisse I'essence des étants, dont il saisit les apres-formes, I'intellect
humain n’est cependant pas a méme de saisir 'analogie entre I'aprés-forme
et la pré-forme qui réside dans lintellect créateur, c’est-a-dire de
comprendre réellement quoi que ce soit. « Mais pour l'esprit fini, la
manifestabilité de I'étre n’est jamais totalement épuisable ; au contraire, le
connaissable des choses dépasse toujours de fagon inatteignable ce qui en
est connu »*2, La luminosité et 'éclat émanant de la chose contemplée
éblouissent 'intellect humain.

Jamais 'homme ne saisira l'essence des choses, c’est-a-dire les
connaitra en leur fond ultime, et jamais il ne prendra la mesure de la
totalit¢é de l'univers. [..] La connaissance de l'essence et la
connaissance de la totalité des choses, cela est accordé a ’homme “en
espérance”3.

Cette impossibilité de comprendre ultimement quoi que ce soit, cette
philosophia negativa, prend sa source dans une métaphysique de la création,
qui fait I'objet, selon Pieper, d’'une connaissance rationnelle de 'intellectus
qui reléve en second lieu d'une connaissance de la ratio. L’acceptation du
monde comme création englobe, d’apres lui, «la totalité du sentiment
d’étre: das gesamte Daseinsgefiihl ». Elle est la clef cachée de sa
philosophie : « Le fait d’étre créé détermine entierement la structure

40 ]. PIEPER, De la vérité des choses, Paris, Téqui, 2019, p. 154 [Wahrheit der Dinge, op. cit.,
p- 136 : « die Wahrheit, die den Dingen zukommt im Hinblick auf den géttlichen Geist, ist
der Ursprung und die Wurzel ihrer Wahrheit im Hinblick auf den Menschen erkennenden
Geist. »].

41 Voir ibid., p. 185ss. [p. 158ss.] et dans son cours inédit de 1950, Welt und Umwelt, in Werke,
vol. 5, 2003, p. 180-206, p. 180ss.

42 ]. PIEPER, De la vérité des choses, op. cit., p. 161-162 [Wahrheit der Dinge, op. cit., p. 141 : « Fiir
den endlichen Geist aber ist die Offenbarkeit des Seins niemals véllig ausschopfbar;
sondern das Erkennbare der Dinge ragt stets uneinholbar tiber ihr Erkanntes hinaus. »].

43 ]bid, p.201-202 [p. 174 : « Niemals wird der Mensch das Wesen der Dinge begreifen, das
heifdt: zu Ende erkennen. Und niemals wird er die Totalitit des Alls ausmessen. [...]
Wesenserkenntnis und Erkenntnis des Allgesamt der Dinge - das ist dem Menschen
gewdhrt “auf Hoffnung hin” »].

20



interne de la créature »*%. Dans Unaustrinkbares Licht, il décrit le rapport
entre son questionnement philosophique et le constat du fait de la
création :

Des l'instant ou j'interroge dans 1'état d’esprit du philosophe, j'ai
dans le méme instant formellement affaire avec I'impossibilité de
sonder et de comprendre : car il appartient a la nature de cette
interrogation de penser les racines des choses, c’est-a-dire d’avancer
au sein de la dimension originelle, celle de I'étre précongu et de I'étre
projeté, en d’autres mots : I'étre créé*s.

Sa philosophie est marquée par la volonté de prendre comme point de

départ une ontologie de la création, contre la tendance de ce que Gabriel
Marcel nomme « une volonté de dé-création »*6. Ce rejet de la création par
certains philosophes a pour conséquence un appauvrissement de la
conception méme de I'étre*’. Pieper désire penser les conséquences ultimes
de la métaphysique de la création aussi bien au niveau de la nature
humaine, de la mort, de I'espérance, de I'amour, de la féte, du loisir, des
vertus, de la tradition que de la philosophie.

44

45

46
47

ID., Le concept de création. La “philosophie négative” de saint Thomas d’Aquin, trad. de
I'allemand par Pierre Blanc, Paris, Ad Solem, 2010 [1953], p. 21 [Unaustrinkbares Licht.
Das negative Element in der Weltansicht des Thomas von Aquin, in Werke, vol. 2, 2001,
p- 112-152, p. 114 : « dass die Geschaffenheit die innere Bauform der creatura ganz und
gar bestimmt »]. Voir aussi ]. PIEPER, « Kreatiirlichkeit. Bemerkungen iiber die Elemente
eines Grundbegriffs » (1974), in Werke, vol. 2, 2001, p. 440-464, p. 442.

ID., Unaustrinkbares Licht. Uber die Aktualitit des Thomismus (1953), in Werke, vol. 2,
2001, p. 130-152, p. 143-144 : « Sobald ich also im eigentlichen Sinn philosophisch frage,
habe ich es im gleichen Augenblick formell mit dem Unergriindlichen und Unbegreiflichen
zu tun: weil es zur Natur dieser Frage gehort, die Wurzeln der Dinge zu meinen, das heif3t,
vorzudringen in die Ursprungsdimension, in die Dimension des Erdachtseins und
Entworfenseins, mit einem anderen Wort: des Erschaffenseins. » Voir aussi De I'amour,
op. cit,, p. 71 ss., 135 ss. [Uber die Liebe, op. cit., p. 325s., 374s.].

G. MARCEL, Le Mysteére de I'étre, Paris, Aubier Montaigne, 1951, vol. 2, p. 153.
«[...]lanégation explicite de la nature créatrice du monde a, méme pour la compréhension
philosophique de la réalité, des conséquences incalculables, qui ne seront peut-étre de fait
“réalisées” que peu a peu. Avec ce non, on se sépare non seulement de la tradition sacrée
de la chrétienté, mais aussi de I'énoncé du monde des penseurs Grecs [voir Uber die
platonischen Mythen, op. cit, p. 356s.], et donc des origines qui déterminent
inévitablement la pensée propre, jusque dans I'approche des questions et I'empreinte
linguistique », J. PIEPER, Verteidigungsrede fiir die Philosophie, op. cit., p. 122 «[..] die
ausdriickliche Negation des Schopfungscharackters der Welt hat, auch fiir das philosophische
Wirklichkeitsverstdndnis, unabsehbare Konsequenzen, die vielleicht tatséchlich erst nach und
nach “realisiert” werden. Mit diesem Nein trennt man sich nicht nur von der heiligen
Uberlieferung der Christenheit, sondern auch von der Weltaussage der grofien Griechen [Uber
die platonischen Mythen)], das heifst aber, von den Urspriingen, die das eigen Denken, bis in
den Frageansatz und die sprachliche Pragung hinein, unvermeidlich bestimmen ». Voir
J. PIEPER, Qu’est-ce que philosopher ?, op. cit., p. 28 [Was heift philosophieren?, op. cit., p. 28].

21



Joseph Pieper, philosophe de la créature

Il est impossible en tout cas que la certitude du caractére créé du
monde, si tant est qu'elle ne soit pas simplement une position
intellectuelle abstraite, puisse n’avoir cours que dans un
“département” particulier de I'existence, le département “conception
du monde et religion”, par exemple. Si on mene en effet sérieusement
la réflexion jusqu'a son terme, cette certitude influence
inévitablement le sentiment de I’existence dans sa totalité. En effet,
toute réalité (les choses, 'homme, moi-méme) se présente dés lors a
moi comme congue par un créateur, pour lequel dés le premier
instant existe un projet (ce contre quoi, on le sait, Jean-Paul Sartre
s’éleve violemment). Avant tout, je ne peux rien contre le fait de
comprendre toute réalité, y compris moi-méme, comme voulue et
approuvée par un créateur, existant du seul fait d’étre a ce point
approuvée et aimée*s.

Soucieux de rechercher la vérité de I'existence humaine tout entiére,
ainsi que le sens ultime du monde, il dénonce le réductionnisme de la raison
entrepris par Kant et le positivisme scientifique qui rejettent la possibilité
méme d’'une connaissance rationnelle métaphysique et excluent de
considérer la foi dans l'acte de philosopher. Il défend, au contraire,
'ouverture de la philosophie a la théologie. En effet, si le philosophe qui croit
(ce qui ne I'exonere ni de sens critique, ni de fondement rationnel) en la
véracité de données sur le monde (données qui font'objet d'une connaissance
non purement rationnelle, mais supra-rationnelle), devait les exclure de sa
réflexion, il cesserait ipso facto de philosopher. En mettant entre parentheses
des connaissances tenues pour vraies, il ne considérerait plus son objet (le
monde et I'existence dans sa totalité) sous tous les aspects possibles. Ce
recours a des données pré-philosophiques ne signifie cependant pas qu'il
cesse d’étre philosophe pour se muer en théologien*®. Vouloir tendre vers la
vérité des choses implique de s’ouvrir non seulement aux Anciens et a la
traditions?, mais aussi aux données révélées.

4 Ip, De lamour, op. cit, p. 71-72 [«]Jedenfalls kann die Uberzeugung vom
Schopfungscharakter der Welt, wofern sie nicht blofd wie ein abstrakter Lehrsatz im Kopf
getragen wird, unmoglich auf einen besonderen “Sektor” der Existenz, etwa auf den
“weltanschaulich-religiosen” eingesetzt bleiben; ist sie einmal konsequent und lebendig
zu Ende gedacht, dann prégt sie unvermeidlich das gesamte Daseinsgefiihl. Nicht nur
namlich stellt sich mir dann alles Wirkliche (die Dinge, der Mensch, ich selbst) als etwas
schopferisch Erdachtes dar, als etwas Entworfenes, mit dem also im vorhinein etwas
gemeintist (wogegen bekanntlich Jean Paul Sartre mit Leidenschaft protestiert); vor allem
komme ich nicht daran vorbei, alle Realitit, eingeschlossen wiederum mich selbst, als
etwas schopferisch Gewolltes und Bejahtes und als etwas einzig auf Grund dieses Bejaht-
und Geliebtseins {iberhaupt Existierendes zu verstehen. » Uber die Liebe, p. 325-326]. Voir
p- 135s. [p. 374].

49 Voir ]. PIEPER, Qu’est-ce que philosopher ?, op. cit., et Verteidigungsrede fiir die Philosophie,
op. cit. et Uber die platonischen Mythen, op. cit.

50 Voir J. PIEPER, Uberlieferung. Begriff und Anspruch, op. cit.

22



Pieper alerte également quant aux conséquences du refus de
I'existence d’une vérité des choses qui fait autorité sur la raison et la
volonté. Ce que fait le sophiste contemporain dont la parole est
déconnectée de la vérité des choses, étant lui-méme la mesure de la parole.
Ce faisant, la parole peut devenir un instrument de pouvoir ou un outil de
manipulation au service d'une pseudo-réalité. Pieper, qui sait bien ce qu’est
le totalitarisme pour l'avoir vécu, souligne que la parole dans un régime
barbare est « par principe, neutralisée face a toute norme de vérité » ; elle

est alors, par nature, préte a servir d'instrument a n’importe quel
gouvernant qui voudrait l'utiliser a sa guise pour exercer son
pouvoir. Car le langage public, séparé des normes de la vérité, crée

lui-méme, a mesure qu’il gagne du terrain, une atmosphere de
vulnérabilité et de disponibilité épidémique face au régne du tyran51.

Laréalité est ainsi percue sous le seul aspect de la potentialité soumise
au pouvoir de la pensée technoscientifique et d'une volonté indépendante
et toute-puissante qui considére que tout est en soi susceptible d’étre
modélisé et transformé. Pieper met en garde: l'attitude des sophistes,
auquel il consacre un certain nombre d’études, est d'une « actualité
terrifiante » :

Qu'un homme dans son coin ait part a sa nature spirituelle en
adoptant l'attitude silencieuse de la theoria pour se soucier de la
vérité et de rien d’autre, comme celui qui écoute regoit sa mesure de
la réalité du monde qui le précede, cela, le sophiste ne 1'acceptera
jamais. Il rejettera d’autant plus I'idée qu’il pourrait exister quelque
chose qui s’apparenterait a une “tradition sacrée”, fondée sur un
message sur le monde et I'existence dans son ensemble provenant
d’une source suprahumaine qu’elle aura transmis. Il choisit la liberté
qui vient tout droit de l'oubli de la sagesse conservée - et peu
importe que cette liberté soit toute vacuité. Tout lien a la “tradition”
parait n’avoir aucun sens et est surtout insupportable a un sujet
critique autonome. Et ce qui concerne le lien le plus profond, le plus
antérieur, le plus essentiel de 'esprit a la norme de I'étre objectif, le
sophiste le dénoue puisque pour lui ce qui concerne le contenu
devient indifférent par rapport au simple formel. Peut-étre le
sophiste ne se doute-t-il pas que c’est exactement ce double
détachement qui le rend vulnérable et, pour ainsi dire, “m{r” pour

51 ]. PIEPER, Abus de langage et abus de pouvoir, trad. de 'allemand par Denis Ducatel, Le
Mont-Pélerin, Editions Raphaél, 2002 [1974], p. 5-48, p. 37-38 [Mifbrauch der Sprache -
Mifsbrauch der Macht, in Werke, vol. 6, 1999, p. 132-151, p. 145-146 : « Das publizistische
Wort, wenn es einmal prinzipiell neutralisiert ist gegen die Wahrheitsnorm, ist nicht nur
von Natur das zubereitete Werkzeug, das darauf wartet, von einem Machhabe in der Hand
genommen und fiir beliebige Gewaltzwecke ‘eingesetzt’ zu werden. Vielmehr schafft es
auch selbst, von sich aus, je mehr Boden es gewinnt, eine Atmosphire epidemischer
Krankheitsbereitschaft und Anfilligkeit fiir die Gewaltherrschaft. »].

23



Joseph Pieper, philosophe de la créature

étre asservi a des pouvoirs totalitaires. Qui nie le faconnement
intérieur de I'esprit par I'action de la vérité rend vraiment possible,
voire provoque, l'assujettissement a des fins étrangéres, a des fins
arbitraires fixées par une praxis, de quelque nature qu’elle soits2.

4. Une philosophie de la culture au service de
I’humanisation de la personne

La réflexion autour de la question de la vérité des choses - theme de

sa these d’habilitation qui ne va pas sans lui poser des difficultés, car on lui
reproche de faire de la philosophie plutét que de l'histoire de la
philosophie33 - débouche sur une autre réflexion de fond dont on trouve les

52

53

24

J. PIEPER, Was heifst akademisch? Zwei Versuche iiber die Chance der Universitdit heute
(1952, 1964), in Werke, vol. 6, 1999, p. 72-131, p. 92: «Dafl der Mensch seiner
eigentlichen geistigen Habe einzig in der Haltung schweigender theoria teilhaftig werde,
sich kiimmernd um Wahrheit und nichts sonst, wie Hérender sein Maf§ empfangend von
der vorausliegenden Realitdt der Welt - ebendies wird der Sophist nie akzeptieren. Erst
recht wird er den Gedanken von sich weisen, es kdnnen so etwas geben wie “heilige
Uberlieferung”, gegriindet auf eine aus iibermenschlicher Quelle stammende und auf
solche Weise anwesend gehaltene Botschaft iiber Welt und Existenz im Ganzen. Er wahlt
die Freiheit, die gerade durch das Vergessen der seit je bewahrten Weistiimer zustande
kommt - und mag es auch noch so sehr eine leere Freiheit sein. Eine Bindung an die
“Tradition” erscheint der kritischen Autonomie des Subjekts ebenso unbegriindet wie vor
allem unertraglich. Und was die tiefere, vorausliegende, wesentlichere Bindung des
Geistes an die Norm des objektiven Seins betrifft, so 16st der Sophist diese Bindung auf,
indem fiir ihn das Inhaltliche gleichgiiltig wird gegeniiber dem blof3 Formalen. Vielleicht
ahnt der Sophist nicht, daf} gerade diese zweifache Bindungslosigkeit es ist, wodurch er
anfallig wird und sozusagen “reif” fiir die Indienstnahme durch totalitire Machte. Wer
immer die innere Normierung des Geistes durch die Wahrheit verneint, der erméglicht, ja
provoziert geradezu und fordert heraus die Bindung an sachfremde Zwecke, an die
willkiirlich gesetzten Zwecke einer wie auch immer beschaffenen Praxis. »

«A I'époque, en effet, je ne me rendais pas encore suffisamment compte a quel point ma
problématique personnelle n’était pas en jeu, ou du moins pas seulement elle, mais bien
plut6t la position de la philosophie au sein de l'activité scientifique de l'université en
général. La “recherche” dans le domaine philosophique aboutit a I'“histoire de I'esprit”, au
fond a I'“histoire”, et donc a cet effort pour “apprendre ce que d’autres ont pensé”, dont
Thomas dit que cela n’a justement rien a voir avec le véritable sens du philosopher. » J.
PIEPER, Noch nicht aller Tage Abend, op. cit., p. 239 [« Damals allerdings war es mir noch
nicht hinreichend deutlich, wie wenig hier meine personliche Problematik zur Rede stand
oder doch nicht sie allein, sondern eigentlich die Position der Philosophie innerhalb des
Wissenschaftsbetriebs der Universitat tiberhaupt. “Forschung” im philosophischen
Bereich lauft doch schliefllich auf “Geistesgeschichte” hinaus, im Grunde auf “Historie”
also und damit auf jene Bemiihung, “zu erfahren, was andere gedacht haben”, von welcher
Thomas sagt, sie habe mit dem wahren Sinn des Philosophierens gerade nichts zu tun. »].
Voir ID., « Philosophie in Selbstdarstellungen », op. cit,, p. 12-13. Gerhard Kriiger - qui
supervisa son habilitation - le compare a des philosophes de second plan tels Haecker et
Guardini. Pieper passe avec succes, a la mi-janvier 1946, son habilitation en donnant une
conférence sur le concept de vérité chez Heidegger : « Heideggers Wahrheitsbegriff », dans
Werke, vol. 3, 1995, p. 186-198.



prémices dans sa conférence intitulée Philosophische Bildung und geistige
Arbeit5* donnée a I'occasion de I'attribution de sa venia legendi, le 5 juillet
1946. Cette conférence marque, en termes d’orientation, le début de la
seconde partie de son ceuvre. Il y développe, en effet, quelques lignes
directrices de sa pensée future que l'on peut caractériser comme une
philosophie de la culture au service de ’humanisation de la personne. Apres
s'étre opposé au totalitarisme allemand en défendant une anthropologie
qu’'accompagnerait une éthique des vertus, Pieper dénonce avec
clairvoyance la montée d’un autre type de totalitarisme : celui du primat du
travail, de la praxis et de la pensée opérationnelle qui instrumentalise la
personne. Pour contrer ce nouveau totalitarisme, il développe une
philosophie de la culture qui permet I’épanouissement d’une vie
personnelle libre et authentiquement autonome.

Lorsqu’il commence a enseigner, au semestre d’hiver 1946-1947,
Pieper ne peut se résoudre a traiter devant les jeunes gens qui reviennent
de la guerre avides de connaissance un sujet théorique et abstrait, voire
historique tout court. Il propose donc d’étudier ce que signifie philosopher.
Il publie ce cours en 1948 sous le titre Qu’est-ce que philosopher 755 Cet
ouvrage développe l'intuition qu’il avait formulée lors de sa conférence
donnée a l'occasion de sa venia legendi. 11 définit I'acte philosophique a la
maniere de John Henry Newman pour qui il s’agit d'une activité de
gentleman, c’est-a-dire «libre », qui a sa fin en soi. Cela s’oppose donc a
I'activité «servile », utile en vue de quelque chose, dont la fin est
extrinseque. Pieper est conscient de 'émergence, depuis la fin de la Seconde
Guerre mondiale, d'une nouvelle « culture » qui tend a réduire le monde
humain a la seule dimension d’activités instrumentales représentées par le
travail-praxis comme valeur supréme, comme fin en soi, si bien que toute
activité « libre » s’insere dans un cadre productif. Cette « culture » cultive
un activisme qui veut instrumentaliser les activités « libres », tendant ainsi
a englober les différentes sphéres de I'existence humaine. Pieper qualifie
les individus asservis a des activités utiles de serviles, et leur enchainement
au processus du travail fait d’eux de nouveaux prolétaires. Il promeut une
culture authentique, nécessaire, opposée a la pensée opérationnelle et
fonctionnelle, non seulement a travers une éthique des vertus, mais aussi
par une défense du loisir authentique comme part constituante du
bonheur>¢ et de 'épanouissement de la personne et, par 1a méme, facteur
d’épanouissement de la Cité tout entiere.

Les activités fondamentalement « libres » sont, par exemple, celles qui
concernent l'art, I'université et la liturgie. Elles transcendent la dimension
du faire ou de l'avoir (bien qu'il ne faille pas dénigrer cette derniere,

54 Voir ]. PIEPER, « Philosophische Bildung und geistige Arbeit », op. cit.
55 Voir ID., Qu’est-ce que philosopher ? op. cit.
5 Voir ID., Gliick und Kontemplation (1962), in Werke, vol. 6, 1999, p. 152-216.

25



Joseph Pieper, philosophe de la créature

N

indispensable - elle aussi - a 'homme quant a son étre). Elles lui
permettent de laisser la réalité le gagner et de se mettre a la disposition du
réel et d’autrui dans une attitude de contemplation silencieuse.

Le loisir est une forme du silence que la perception de la réalité
présuppose : seul entend celui qui se tait, et celui qui ne se tait pas
n’entend rien. Ce silence n’est ni terne absence de bruit ni mutisme
mort, mais bien plutét silence de 'dme : la parole n’est pas donnée a
cette faculté qui en elle-méme est ordonnée a I'étre de la nature, et
qui a son égard est en elle-méme une puissance de réponse. Le loisir
est une attitude de perception et de réception, de regard ouvert,
d’immersion contemplative au sein de I'étre57.

Le type méme de ces activités « libres » n’est autre que la féte, qui
exprime combien on consent au monde. Elle s’origine dans le culte qui est
lui aussi un consentement qu’exprime « la louange, précisément a travers
la glorification du Créateur de ce monde ». Et de noter que « c’est son
enracinement dans la célébration cultuelle qui légitime le loisir et le tend
intérieurement possible »58,

Pieper ne cesse de défendre la 1égitimité d’activités « libres » en soi,
car indispensables a I'’épanouissement de la personne, laquelle n’est
réductible ni aux critéres de productivité et de rentabilité ni a la pensée
opérationnelle. Elles seules permettent d’élaborer une authentique culture
humaine. Le philosophe fait un pas de plus en exigeant la création, au sein
de la Cité, de lieux radicalement libres et autonomes qui échapperaient a toute
mainmise du totalitarisme du travail ainsi que des criteres de rentabilité et de
productivité. Il signale que

plus I'érection en absolu du critére unique de l'utilité menace de
saisir I'existence tout entiére, plus I'étre humain a besoin - afin de
vivre une existence véritablement humaine - de saisir la chance de
s’échapper du brouhaha acoustique et visuel (achete ceci, bois cela,
mange ceci, amuse-toi 13, manifeste pour ou contre ceci ou cela), de
ces cris qui l'interpellent sans discontinuer, pour se rendre dans un

57 ID., Le loisir, fondement de la culture, trad. de I'allemand par Pierre Blanc, Genéve, Ad
Solem, 2007 [1948], p. 45 [MufSe und Kult, in Werke, vol. 6, 1999, p. 1-44, p. 23 : « Mufe ist
eine Gestalt jenes Schweigens, da seine Voraussetzung ist fiir das Vernehmen von
Wirklichkeit: nur der Schweigende hort; und wer nicht schweigt, hort nicht. Solches
Schweigen ist nicht stumpfe Lautlosigkeit, nicht totes Verstummen; es bedeutet vielmehr,
daf} der dem Seienden von Natur zugeordneten und ent-"sprechenden” Antwortkraft der
Seele nichtins Wort gefallen werde. Mufie ist die Haltung des empfangenden Vernehmens,
der anschauenden, Kontemplative Versenkung in das Seiende. »].

58 Jbid., p. 63 et 64 [p. 37 : « Das “Gottes-Lob”, die Preisung des Schopfers eben dieser Welt » ;
p. 37-38: «ihre letzte innere Ermoglichung und Rechtfertigung empfangt sie aus der
Einwurzelung in der kultischen Feier »]. Voir ID., Dire oui au monde. Une théorie de la féte,
trad. de l'allemand par Fabrice Hadjadj & Jean Granier, Paris, Salvator, 2022 [1963]
[Zustimmung zur Welt. Eine Theorie des Festes, in Werke, vol. 6, 1999, p. 217-285].

26



espace ou domine le silence et ou est possible une véritable écoute,
c’est-a-dire la perception de la réalité dans laquelle se repose notre
étre, dont il se nourrit et qui le renouvelle constamment5°.

La promotion de véritables loisirs et de toutes les activités propres a

la theoria permet a la personne de prendre conscience, notamment, qu’elle
n'est pas réductible a la dimension du rendement, d'un réle et d’'une
fonction, ce que Pieper décrit comme une prolétarisation. Il précise que

le loisir ne se justifie pas en ce qu'il permet au fonctionnaire de
fonctionner “sans panne ni anicroche”. Le loisir se justifie en ceci,
qu'il permet au fonctionnaire de rester homme (de rester gentleman,
dirait Newman,), ce qui signifie que, sans se dissoudre dans le milieu
borné de sa fonction professionnelle particuliére, il reste capable
d’embrasser du regard le monde comme un tout, de se réaliser lui-
méme comme une créature ordonnée a 'ensemble de I'étre®0.

59

60

ID., « Was ist eine Kirche? Vor-Uberlegungen zum Thema “Sakralbau” » (1971), in Werke,
vol. 7, 2000, p. 537-558, p. 555 : « Je mehr der Absolutheitsanspruch des blop Nutzenden
die gesamte Existenz mit Beschlag zu belegen droht, desto mehr bedarf der Mensch, um
eines wahrhaft menschlichen Lebens willen, dieser Chance, aus dem akustischen und
optischen Getose (kauf dies, trink das, iff jenes, amiisiere dich hier, demonstriere fiir oder
gegen), aus diesem pausenlosen Angeschrieenwerden immer wieder einmal heraustreten
zu konnen in einen Raum, in welchem Schweigen herrscht und also wirkliches Horen
moglich wird, das Vernehmen der Realitét, auf welcher unser Dasein ruht und aus der es
sich immerfort ndhrt und erneuert. »

ID., Le Loisir, fondement de la culture, op. cit.,, p. 49 [MufSe und Kult, op. cit., p. 26 : « Die
Muf2e hat ihre Rechtfertigung nicht darin, dafd der Funktionar moglichst storungsfrei und
“ohne Ausfille” funktioniere, sondern darin, daf der Funktionir Mensch bleibe (Newman
wiirde sagen, dafs er gentleman bleibe) - was besagen will, daf} er nicht aufgehe in dem
Ausschnitt-Milieu der eingegrenzten Arbeitsfunktion, sondern daf er fihig bleibe, die
Welt als Ganzes in den Blick zu bekommen und hierin sich selber zu verwirklichen als ein
auf das Ganze des Seins angelegtes Wesen. »].

27



Josef Pieper

Une philesophie du
consentement

Edité par Bernard N. Schumacher
Traduction revue par Pierre Blanc



© 2025 Academic Press
Chiron Media Sarl
Avenue de Tivoli 3

1700 Fribourg-Freiburg
Suisse

www.academicpress.ch

Service éditorial : editorial@academicpress.ch

Service de vente, promotion, droits, service de presse : distribution@academicpress.ch
ISBN du livre en version pdf: 978-2-88981-065-9

ISBN du livre broché : 978-2-88981-064-2

DOI: 10.55132/updc145

Lien DOI : https://doi.org/10.55132 /updc145

Publié avec le soutien du Fonds national suisse de la recherche scientifique.
Ce livre est sous licence :

[©Nokel

Cette licence permet a d'autres de remanier, d'adapter et de s'appuyer sur ce travail a des fins non
commerciales. Bien que leurs nouvelles ceuvres doivent également faire référence a ce travail et
étre non commerciales, ils ne sont pas tenus d'accorder une licence a leurs ceuvres dérivées selon
les mémes conditions.

Image de couverture : iStock, credit : Olha Furmaniuk


https://doi.org/10.55132/updc145

	Pieper-philosophe-creature.pdf
	Pages de philo-consentement-Pieper-2.pdf

