
 

9 

 

Josef Pieper, philosophe de la créature 

Bernard N. Schumacher 
 
 

Alors que l’Europe est, au sortir de la Seconde Guerre mondiale, 
pressée par la reconstruction, le philosophe allemand Josef Pieper plaide, 
lors de sa leçon inaugurale à l’université de Münster, le 5 juillet 1946, en 
faveur d’une autre urgence : faire advenir une culture du loisir, condition 
pour ne pas sombrer dans une nouvelle barbarie, celle du primat de la 
praxis. Le loisir exprime, en effet, « l’attitude consistant à célébrer le monde 
en le contemplant ». Il « tire son origine de sa relation au sens du réel, c’est-
à-dire de la conscience d’être en accord avec lui et d’en faire partie »1. Le 
loisir présuppose « que l’homme accepte sa nature telle qu’elle est »2. Car 
l’homme ne se définit pas comme homo faber, censé façonner le monde, tout 
comme lui-même à la force de son poignet et à sa guise, contrairement à ce 
qu’en disent le marxisme, l’individualisme libéral technoscientifique ou le 
transhumanisme. Il est plutôt une créature qui, en recevant l’être, a été 
dotée d’une nature spécifique, de même par ailleurs que tout autre être 
vivant. Cette condition de créature implique l’existence d’une vérité des 
choses, laquelle ne dépend pas de la décision du sujet : elle n’est pas la 
résultante d’une quelconque construction sociale et historique du sujet 
autonome. Ce dernier doit s’y conformer du point de vue de la connaissance 
théorique aussi bien que pratique, c’est-à-dire au niveau de son agir moral 
individuel et social.  

Dans cette leçon inaugurale, apparaissent quelques-uns des thèmes 
fondamentaux du philosophe allemand de l’après-guerre : la réception et 
l’accueil de la réalité comme un donné, c’est-à-dire un don divin ; 
l’importance d’une tradition, perçue et interprétée comme une pensée 
vivante, et de la philosophie en quête de sagesse et, par nature, ouverte à la 
totalité du réel, y compris du donné révélé ; la vérité des choses comme 
mesure de l’homme s’opposant ainsi au sophiste (ancien ou moderne) qui 
proclame un relativisme et un historicisme qui font du sujet la mesure de la 
réalité ; une culture du loisir, de la contemplation et de la fête dont 

 
1  Josef PIEPER, « Philosophische Bildung und geistige Arbeit », in Werke, Hamburg, Felix 

Meiner, vol. 3, 1995, p. 10 : « die Haltung feiernder Betrachtung der Welt » ; « […] sie lebt 
aus der Beziehung des Sinngrundes der Wirklichkeit, ja aus dem Bewußtsein der 
Übereinstimmung mit ihm und der Einbeschlossenheit in ihm. » 

2  Ibid., p. 9 : « daß der Mensch seinen eigenen Wesen zustimmt ». 



Joseph Pieper, philosophe de la créature 

10 

l’archétype est le culte ; enfin, une éthique des vertus qui se fonde sur une 
anthropologie de la personne incarnée. 

Avant de développer ces différents aspects, dont certains ont été 
traités dans l’entre-deux-guerres, soulignons deux aspects de sa pensée : 
d’une part son langage et d’autre part son insistance à rendre à la 
philosophie ce que son nom signifie : « l’amour de la sagesse ». En ce qui 
concerne le premier aspect, sa pensée s’exprime dans un langage vivant qui 
ne se laisse pas emprisonner dans un jargon ou une terminologie 
philosophique, comme cela est régulièrement le cas chez les universitaires. 
L’usage qu’il fait du langage pour véhiculer une pensée originale de surcroît 
lui vaut les louanges, entre autres, de l’éminent poète britannique Clive Staple 
Lewis, ainsi que l’attribution du célèbre prix Balzan en 1981, remis pour la 
première fois à un philosophe3. Analogue au prix Nobel quant à sa réputation 
et à sa dotation, il fut accordé par la suite à Emmanuel Levinas (1989), Paul 
Ricœur (1999), Thomas Nagel (2008), et Ronald Dworkin (2012), eux aussi 
philosophes. Marié en 1935, père de trois enfants, cet « ermite cosmopolite »4 
qu’est Pieper a publié plus de soixante-dix ouvrages traduits à ce jour dans de 
très nombreuses langues ; il a donné d’innombrables conférences et a été 
invité à dispenser des cours dans le monde entier. Il a refusé plusieurs chaires 
de professeur (Université de Notre Dame, Indiana, USA (1950), Université de 
Mainz (1954), Université de Munich (1958)), car il préférait rester à Münster 
où ses cours connurent un très grand succès, ce qui provoqua de la part de 
certains de ses collègues quelque jalousie.  

Il importe en outre de souligner que sa pensée singulière tire son 
origine des traditions grecque et chrétienne, même s’il se confronte en 
permanence aux travaux de ses contemporains. Il s’intéresse aux grands 
philosophes de la tradition occidentale non parce qu’ils sont des 
représentants de l’âge d’or de la philosophie ou au nom d’un 
traditionalisme sclérosé et mortifère, mais parce qu’ils peuvent aider 
l’homme dans sa quête de réponse aux questions fondamentales qu’il se 
pose. Pieper approuve Bernard de Chartres lorsqu’il affirme que nous 
sommes des nains assis sur les épaules de géants, de sorte de voir plus loin 
qu’eux, c’est-à-dire d’observer avec plus d’acuité le mystère du réel pour 
l’élucider. Il dénonce la posture de certains de ses contemporains qui 

 
3  Voir J. PIEPER, Eine Geschichte wie ein Strahl. Autobiographische Aufzeichnungen seit 1964 

(1988), in Werke, Ergänzungsband 2, 2003, p. 497-672, p. 639-640. 
4  Fernando Inciarte nomme ainsi Pieper en mai 1984 à l’occasion de ses 80 ans. Voir J. 

PIEPER, « Gottgeschickte Entrückung. Eine Platon-Interpretation », in Hermann FECHTRUP, 
Friedbert SCHULZE & Thomas STERNBERG (éd.), Aufklärung durch Tradition, Münster, LIT 
Verlag, 1995, p. 147-173, p. 147. Le texte – sans la référence de Fernando Inciarte – se 
trouve aussi dans Werke, vol. 8.1, 2005, p. 14-28. 



 

11 

 

refusent de se laisser porter par ces géants de la pensée5. Le philosophe 
français Étienne Gilson résume cette attitude en soulignant que « beaucoup 
de nos contemporains veulent rester par terre ; mettant leur gloire à ne 
plus rien voir, pourvu que ce soit eux-mêmes ; ils se consolent de leur taille 
en s’assurant qu’ils sont mieux. Triste vieillesse que celle qui perd la 
mémoire »6. L’intérêt que Pieper affiche pour les Anciens – au nom d’une 
tradition vivifiante et ouverte sur l’à-venir – est mû par la conviction que 
leur pensée nous aide dans notre quête de la sagesse. Ne vous souciez pas 
de Socrate !7, dit-il, mais d’abord et avant tout de la vérité, laquelle ne 
dépend pas de la volonté du sujet. Ce dernier doit s’y conformer du point de 
vue de la connaissance théorique aussi bien que pratique, c’est-à-dire au 
plan de son agir moral et sociétal. 

La démarche sur laquelle repose sa philosophie peut se résumer en 
une phrase : « Je me moque de savoir ce que les autres ont pensé, mais je 
veux savoir comment s’organise la vérité des choses »8. Il s’oppose 
vivement à ce que Clive Staple Lewis nomme « le point de vue historique »9. 
Celui-ci consiste à s’occuper principalement d’analyser les sources d’un 
penseur, le contexte de l’émergence de ses idées, la cohérence de sa 
réflexion à travers son œuvre, en mettant entre parenthèses la question de 
la vérité de sa pensée. Pieper, quant à lui, n’a cessé de soutenir, plus 
particulièrement depuis la fin de la Seconde Guerre mondiale, que 
l’abandon de la recherche de la vérité pour elle-même en faveur de l’option 
relativiste et historiciste, qui veut que toutes les positions se valent, fait 
courir le risque de réduire la raison à une simple activité instrumentale qui 
s’occuperait exclusivement de problèmes formels ou particuliers, ce qui 
serait susceptible de nous entraîner vers une nouvelle barbarie. Il désire 
rendre à l’acte philosophique – auquel il consacre plusieurs ouvrages10 – sa 
dimension d’amour de la sagesse, comme l’a admirablement résumé le 

 
5  Dans sa préface à Other Minds (Oxford, Oxford University Press, 1995, p. 10), par exemple, 

Thomas NAGEL s’appuie sur ce qu’il juge être un manque d’originalité et/ou d’arguments 
solides dans la plupart des œuvres philosophiques du passé, pour soutenir qu’il n’est pas 
nécessaire ou qu’il ne vaut pas la peine de les étudier.  

6  Étienne GILSON, L’esprit de la Philosophie médiévale, Paris, Vrin, 19892 [1932], p. 402. 
7  J. PIEPER, Kümmert euch nicht um Sokrates! Drei Fernsehspiele (1966), in Werke, vol. 1, 

2002, p. 1-131. 
8  J. PIEPER, Noch wuꞵte es niemand, in Werke, Ergänzungsband 2, 2003, p. 76 : « Ich will nicht 

wissen‚ was andere gedacht haben, sondern wie die Wahrheit der Dinge sich verhält. » 
Pieper tire la dernière partie de sa phrase du commentaire de THOMAS D’AQUIN du De cælo I, 
22 d’Aristote. 

9  Voir Clive Staple LEWIS, Tactique du diable, trad. de l’anglais par Brigitte V. Barbey, 
Neuchâtel/Paris, Delachaux/Niestlé, 1954 [1942], lettre 27, p. 135-136 [The Srewtape 
Letters, édition révisée, New York, Macmillan, 1982, p. 128]. 

10  J. PIEPER, Qu’est-ce que philosopher ?, trad. de l’allemand par Jean-Léon Muller, Le Mont-
Pèlerin, Éditions Raphaël, 2004 [1948] [Was heißt philosophieren?, in Werke, vol. 3, 1995, 
p. 15-70] et ID., Verteidigungsrede für die Philosophie (1966), in Werke, vol. 3, 1995, p. 76-155. 



Joseph Pieper, philosophe de la créature 

12 

poète anglais Thomas Stearns Eliot11. La philosophie implique une attitude 
d’étonnement et de réceptivité non instrumentale, dans l’espoir d’atteindre 
la sagesse ; elle est ouverte, par nature, à la totalité du réel, y compris du 
donné révélé. L’importante œuvre philosophique de Pieper, qui s’étend sur 
plus de soixante ans, peut être divisée en deux grandes périodes que sépare 
la fin de la Seconde Guerre mondiale. 

1. Trois rencontres de jeunesse capitales  

Pieper commence ses études de philosophie au semestre d’hiver 1923 
à la faculté de théologie de l’université de Münster. Il se consacre alors avec 
zèle à l’étude de la philosophie en autodidacte, car celle que dispense la 
Faculté le déçoit énormément, et cette déception le suivra tout au long de 
ses études. Le jeune universitaire, qui étudie également le droit et la 
sociologie dans les universités de Münster et de Berlin, se met ainsi tout 
naturellement à l’école de Thomas d’Aquin en lisant de manière 
systématique la Somme théologique. Se dessine ainsi petit à petit, même si 
ce n’est encore qu’à l’état d’ébauche, un problème qui ne le lâche plus, une 
question à laquelle il répond dans sa thèse de doctorat et dans son travail 
d’habilitation : le fondement de l’action morale et la vérité des choses. Sa 
découverte de Thomas d’Aquin – auquel il consacre plusieurs ouvrages12 – 
fait suite aux nombreuses lectures qu’il eut durant son adolescence des 
textes d’Aristophane et des dialogues de Platon qu’il étudie avec beaucoup 
plus de sérieux dans la seconde moitié de sa vie. Il dédie en effet plusieurs 
de ses ouvrages à Platon13 qui a inspiré sa réflexion sur les thèmes de la 
tradition, de l’interprétation, du mythe et de la philosophie ou encore de ce 
que peut produire le sophiste14. Le jeune homme dévore également des 
ouvrages d’auteurs comme Fedor M. Dostoïevski et Theodor Haecker. Il 
développe une préférence pour ce dernier, non pas tant en raison de ce que 
sous-tend sa pensée, qu’à cause de son ton ironique et agressif, ce qui 
l’amène, à l’âge de 17 ans, à la lecture du philosophe danois Søren 

 
11  Voir Thomas STEARNS ELIOT, « Discernement et sagesse en philosophie. Postface », in  

J. PIEPER, Qu’est-ce que philosopher ?, op. cit., p. 113-114 [« Nachwort. Einsicht und 
Weisheit in der Philosophie », in Was heißt philosophieren?, op. cit. p. 70-75, p. 74]. 

12  Voir J. PIEPER, Werke, vol. 2, 2001, intitulé Darstellungen und Interpretationen: Thomas von 
Aquin und die Scholastik. 

13  Voir ID., Werke, vol. 1, 2002, intitulé Darstellungen und Interpretationen: Platon.  
14  Voir ID., Werke, vol. 3, 2004, intitulé Schriften zum Philosophiebegriff comprenant 

notamment Was heißt Interpretation? (1979), p. 212-235 et Überlieferung. Begriff und 
Anspruch (1970), p. 236-299. Voir aussi Über die platonischen Mythen (1965), in Werke,  
vol. 1, 2002, p. 332-374. 



 

13 

 

Kierkegaard. Lisant un jour divers passages du Livre sur Adler15 à un de ses 
professeurs, un ancien dominicain formé à l’école néo-thomiste française, 
celui-ci lui répond que ce n’est pas là ce qui peut le nourrir. Il lui propose 
sur-le-champ de lire en latin – car il n’en existe pas encore de traduction – 
le commentaire de Thomas d’Aquin du prologue de l’évangile de Jean. Le 
jeune homme se plonge aussitôt dans cette lecture et, bien qu’il n’en 
comprenne que la moitié, c’est tout de suite le coup de foudre ; cette 
fascination continuera à s’exercer sur lui tout au long de sa vie. Il découvre 
l’existence d’un nouvel univers et un maître à penser.  

La deuxième rencontre capitale pour le jeune Pieper a lieu au château 
de Rothenfels. Il y fait la connaissance d’un homme qui le fascine, le stimule 
en le délivrant de l’état de révolte dans lequel il se trouve : c’est Romano 
Guardini16. Doué d’un don pédagogique particulier, ce dernier donne alors 
régulièrement des sessions auxquelles assistent plusieurs centaines de 
jeunes gens venus de toute l’Allemagne. Pieper participe à sa dernière 
session à Rothenfels préoccupé par le rapport entre l’action et le bien, objet 
de sa thèse de doctorat. Le 28 août 1924, il assiste à une conférence que 
donne Guardini à l’occasion du 175e anniversaire de la naissance de Goethe 
et du 700e anniversaire de celle de Thomas d’Aquin. Guardini fait 
remarquer que le grand poète allemand et l’Aquinate enseignent tous deux 
que la réalité est la mesure de la pensée et de l’action humaines. La lumière 
jaillit à ce moment dans l’esprit du jeune philosophe et tout lui devient, 
selon ses propres mots, « clair comme du cristal »17. C’est grâce à cette 
conférence qu’il trouve la solution à la rédaction de sa thèse de doctorat 
portant sur le fondement de l’agir moral chez Thomas d’Aquin en réaction 
au subjectivisme moral déjà à l’œuvre à cette époque18. Il y montre que le 
bien présuppose le vrai, que le bien est ce qui est conforme à la réalité, c’est-
à-dire que toute action morale bonne a son origine première dans la 
contemplation silencieuse de la vérité des choses. 

Une troisième rencontre marque ses années de formation. Durant 
l’été 1925, il rejoint un groupe d’étudiants – dont Hans Urs von Balthasar – 
près de Bâle, en Suisse, réunis sous la conduite du P. Stanislaus de Dunin-

 
15  Søren KIERKEGAARD, Le livre sur Adler, trad. du danois par Else-Marie Jacquet-Tisseau, in 

Œuvres complètes, Paris, Éditions de l’Orante, 1983, t. 12 [dans sa traduction allemande Das 
Buch über Adler (1846-1847), in Emmanuel HIRSCH & Hayo GERDES (éd.), Gesammelte Werke, 
Gütersloh, Gerd Mohn, 1986]. 

16  Concernant la relation entre les deux hommes, voir J. PIEPER, Noch wusste es niemand,  
op. cit., p. 53s., 135. « Philosophie in Selbstdarstellungen », in Werke, Ergänzungsband 2, 
2003 [1975], p. 1-25, p. 3 ; « ‘Bedeutende Fördernis durch ein einziges Wort’. Romano 
Guardini zum 70. Geburtstag », in Werke, vol. 8.2, 2008 [1955], p. 658-660. 

17  Voir J. PIEPER, « Philosophie in Selbstdarstellungen », op. cit., p. 3 ; « Bedeutende Fördernis 
durch ein einziges Wort », op. cit., p. 659 ; Noch wusste es niemand, op. cit., p. 76-77. 

18  Voir ID., La réalité et le bien, in La réalité et le bien suivi de De la vérité des choses, trad. de 
l’allemand par Jean Granier, Paris, Pierre Téqui, 2019 [1935], p. 23-102 [Die Wirklichkeit 
und das Gute, in Werke, vol. 5, 1997, p. 48-98]. 



Joseph Pieper, philosophe de la créature 

14 

Borkowski. Ceux-là se retrouvent chaque année pour suivre des cours de 
philosophie et de théologie : il s’agit d’une sorte de studium universale qui 
avait pour but de compenser une certaine incapacité des universités de 
former de vraies personnalités, ainsi que de donner aux étudiants des bases 
philosophiques et théologiques19. C’est dans ce cadre qu’il fait la 
connaissance d’une nouvelle personnalité dont la manière de percevoir la 
réalité le frappe : Erich Przywara20. Son enseignement est tout autre que 
celui de la philosophie universitaire – que Pieper combat assidûment – 
laquelle essaie d’élaborer une synthèse entre les résultats historiques et 
théoriques. Przywara fait comprendre au jeune philosophe que le réel ne 
saurait être enfermé dans un système de pensée quelconque, car il s’ouvre 
continuellement vers quelque chose de plus, qui le dépasse, et qui se heurte 
au mystère. 

Après avoir défendu sa thèse de doctorat en philosophie fin février 
1928 sous la direction de Max Ettlinger, Pieper est l’assistant, quatre ans 
durant, de Johann Plenge, qui dirige alors l’Institut de recherche pour la 
théorie de l’organisation et de la sociologie à l’université de Münster21. Il y 
rencontre de nombreux scientifiques, comme par exemple le sociologue 
Ferdinand Tönnies, Léopold von Wiese et Richard Thurnwald. Il participe à 
trois reprises aux célèbres semaines internationales des grandes écoles à 

 
19  Voir ID., Noch wusste es niemand, op. cit., p. 78ss. Le jeune homme y fait la connaissance, 

entre autres, du futur cardinal et théologien suisse, alors étudiant en germanistique, Hans 
Urs von Balthasar (voir Noch nicht aller Tage Abend. Autobiographische Aufzeichnungen, 
1945-1964, in Werke, Ergänzungsband 2, 2003 [1979], p. 232-496, p. 269. Voir Alfred 
STOECKLIN, Schweizer Katholizismus. Eine Geschichte der Jahre 1925-1975 zwischen Ghetto 
und konziliarer Öffnung, Zürich, Benzinger, 1978, p. 75). 

20  « Avant ce rendez-vous, j’avais à nouveau rencontré un philosophe et théologien que je 
peux vraiment considérer comme l’un de mes maîtres en ce qu’il a profondément marqué 
ma vision du monde », J. PIEPER, « Philosophie in Selbstdarstellungen », in Werke, 
Ergänzungsband 2, 2003, p. 4 [« Vor diesem Termin war ich wiederum einem Philosophen 
und Theologen begegnet, den ich wirklich einer meiner die Weltansicht von Grund auf 
prägenden Lehrer nennen kann. »]. « Il m’est apparu pour la première fois et de manière 
définitive, grâce à cette instruction qui va au fond des choses, tout en sachant relier de 
manière géniale l’historique et le systématique en une vue d’ensemble universelle, que 
toute prétention à un système fermé de la vérité contredit l’état d’existence de l’esprit fini, 
sa créaturalité, et que précisément l’œuvre des grands, surtout celle de Thomas d’Aquin, 
malgré sa magistrale organisation intellectuelle, s’oppose à toute traduction en un 
système de formules enseignables », ibid., p. 5 [« Mir ist durch jene gründliche 
Unterweisung, die das Historische mit dem Systematischen genial zu einer universalen 
Gesamtschau zu verknüpfen verstand, zum ersten Mal und endgültig aufgegangen, dass 
jeder auf ein geschlossenes System der Wahrheit zielende Anspruch der wirklichen 
Existenzsituation des endlichen Geistes, seiner Kreatürlichkeit widerspricht und dass 
gerade das Werk der Groꞵen, vor allem das des Thomas von Aquin, trotz seiner tiefen 
gedanklichen Geordnetheit sich gegen alle Übersetzung in ein Schulsystem lehrbarer 
Sätze sperrt. »]. 

21  Voir J. PIEPER, Noch wusste es niemand, op. cit., p. 86ss ; « Philosophie in 
Selbstdarstellungen », op. cit., p. 5ss. 



 

15 

 

Davos, où il fait la connaissance, entre autres, d’Albert Einstein, de Rudolf 
Carnap, d’Ernst Cassirer et de Martin Heidegger. Tout en prenant 
rapidement ses distances, d’un point de vue intellectuel mais aussi 
personnel avec Plenge, il entreprend la rédaction de plusieurs ouvrages sur 
des thèmes relatifs à la sociologie, la politique et la doctrine sociale de 
l’Église. L’interdiction, en 1934, par le régime en place de son ouvrage 
Thesen zu Gesellschaftspolitik22 le contraint d’interrompre ses recherches 
en sociologie23. 

2. Pionnier contemporain de la philosophie de la vertu 

Contraint par les circonstances – il dira plus tard « heureusement ! » – 
Pieper se décide à changer une nouvelle fois d’orientation. Il revient dès 
lors tout naturellement à la philosophie et, plus particulièrement, à Thomas 
d’Aquin qu’il avait un peu perdu de vue. Il retrouve immédiatement sa 
première intuition philosophique : faire redécouvrir à ses contemporains, 
en allant puiser dans la tradition occidentale grecque et chrétienne, que le 
devoir dépend de l’être, que la mesure de l’action morale est la réalité qui 
est vraie. Il rédige ainsi un traité sur la vertu cardinale du courage, telle que 
la comprend la tradition occidentale, en s’appuyant sur Thomas d’Aquin, 
dont la précision et la profondeur de pensée continue de le fasciner. Il alerte 
quant à la conception dévoyée du courage que véhiculent nombre de ses 
contemporains, tout en étant agacé par le modèle de courage que met en 
avant le régime nazi24. Après avoir essuyé plusieurs refus de la part 
d’éditeurs, il envoie, presque désespéré, son manuscrit intitulé Sur le 
courage à Jakob Hegner, à Leipzig. Celui-ci lui répond, captivé, qu’il doit 
écrire un traité sur chacune des trois autres vertus cardinales, ainsi que sur 
les trois vertus théologales. Pieper se met à la tâche, qu’il achève en 1972, 
avec De l’amour25. 

Son livre sur le courage, publié en 1934, ne passe pas inaperçu. Il est 
même mentionné – son titre aura prêté à confusion –, dans la liste officielle 
des livres agréés et promus par le régime nazi, lequel se rend toutefois 
rapidement compte de son erreur. Poussé par son éditeur, Pieper se décide, 
un beau jour de l’été 1934, alors qu’il roule à bicyclette et qu’il est rempli 

 
22  Voir ID., Thesen zur Gesellschaftspolitik. Grundgedanken der Enzyklika Quadragesimo anno 

(1933), in Werke, Ergänzungsband 1, 2004, p. 157-195. 
23  Voir ID., Werke, Ergänzungsband 1, 2004 : Frühe soziologische Schriften.  
24  Voir ID., Noch wusste es niemand, op. cit., p. 111ss ; « Philosophie in Selbstdarstellungen », 

op. cit., p. 9-10 ; Noch nicht aller Tage Abend, op. cit., p. 346-347 ; « Die Aktualität der 
Kardinaltugenden: Klugheit, Gerechtigkeit, Tapferkeit, Mass » (1974), in Werke, vol. 8.1, 
2005, p. 287-306, p. 300; Lieben, hoffen, glauben, München, Kösel, 1986, p. 9. 

25  Voir ID., De l’amour, trad. de l’allemand par Jean Granier, Paris, Ad Solem, 2010 [1972] 
[Über die Liebe, in Werke, vol. 4, 1996, p. 296-414]. 



Joseph Pieper, philosophe de la créature 

16 

d’espoir quant à son avenir, à écrire un livre sur la vertu d’espérance. Il y 
développe une ontologie du ne-pas-encore-être après avoir analysé la 
temporalité et l’historicité du Dasein heideggérien ; il anticipe ainsi la 
magistrale œuvre du néo-marxiste Bloch publiée en 1956 sous le titre Le 
Principe espérance. Rétrospectivement, Pieper est surpris de la façon dont 
il a osé rédiger un ouvrage sur un sujet aussi immense et inépuisable, alors 
qu’il manquait d’expérience tout à la fois intellectuelle et existentielle. 
Quelques années plus tard, au lendemain de la Seconde Guerre mondiale, 
marqué par les événements d’Auschwitz et d’Hiroshima, il approfondit le 
fondement rationnel de l’espérance quant à l’à-venir de la personne 
individuelle et celle de l’histoire de l’humanité menacée par une continuelle 
autodestruction, tout en prenant ses distances avec les philosophes de 
l’absurde et les religions sociales26. Après avoir distingué entre espoir et 
espérance, désespoir quotidien et désespoir foncier, avoir développé les 
caractéristiques propres à l’espérance humaine et réfléchi à la qualité de la 
vertu de l’espérance, Pieper aborde le problème de la mort de l’homme27 et 
de l’humanité comprise comme l’anti-utopie par excellence. Dans le 
contexte de son analyse philosophique de la fin de l’histoire, il élabore une 
solution originale en s’éloignant aussi bien de la position de Georg Wilhelm 
Friedrich Hegel et d’Emmanuel Kant que de contemporains tels Ernst 
Bloch, Karl Jaspers et Jacques Maritain28. Il développe une métaphysique 
d’une transcendance avec transcendance qui débouche sur une dimension 
trans-temporelle et qui maintient une espérance fondée sur une confiance 
originelle en un Toi absolu, lequel conduira l’Histoire à son terme, même au 
cas où une catastrophe totale surviendrait à l’intérieur de la temporalité. 

Il est fréquent d’oublier qu’il fait œuvre de pionnier quand il 
redécouvre une éthique des vertus et leur importance quant à 
l’actualisation de la personne, et ce bien avant que la réflexion sur les vertus 
ne devienne un thème essentiel à partir des années 1980, avec la parution, 
en 1981, d’Après la vertu d’Alasdair MacIntyre, lequel fut précédé par des 
ouvrages d’Elisabeth Anscombe (1958), de Vladimir Jankélévitch (1968) et 

 
26  Voir J. PIEPER, La fin des temps. Méditation sur la philosophie de l’histoire, trad. de l’allemand 

par Claire Champollion, Fribourg, Éditions Universitaires Fribourg Suisse, 1982 [1950] et 
De la fin des temps, trad. de l’allemand par Jean Granier, Paris, Ad Solem, 2013,  
p. 5-111 [Über das Ende der Zeit. Eine geschichtsphilosophische Betrachtung, in Werke,  
vol. 6, 1999, p. 286-374] ; Espérance et histoire, in De la fin des temps, suivi de Espérance et 
histoire, trad. de l’allemand par Jean Granier, Paris, Ad Solem, 2013 [1967], p. 5-111 
[Hoffnung und Geschichte. Fünf Salzburger in unserer Zeit, in Werke, vol. 6, 1999, p. 375-
440]. 

27  Voir J. PIEPER, Tod und Unsterblichkeit, in Werke, vol. 5, 1997 [1968], p. 280-397. 
28  Voir Jacques MARITAIN, Pour une philosophie de l’histoire (1959), in Œuvres complètes, 15 

vol., Fribourg/Paris, Éditions Universitaires Fribourg Suisse/Éditions Saint-Paul, vol. 10, 
1985, p. 603-761. Karl JASPERS, Vom Ursprung und Ziel der Geschichte, Munich, Piper, 1988 
[1949]. ID., Die Atombombe und die Zukunft des Menschen. Politisches Bewusstsein in 
unserer Zeit, Munich, Piper, 1958. 



 

17 

 

de Peter Geach (1977)29. Pieper élabore une synthèse philosophique des 
vertus cardinales et théologales qu’il analyse avec brio et de manière originale. 
Il développe la notion de vertu dans la ligne de la tradition gréco-chrétienne, 
en clarifie certaines des interprétations, et la rapporte aux défis de l’homme 
contemporain. Je veux pour preuve de son regard actuel que la rédaction des 
sept ouvrages sur chacune des vertus fondamentales n’est pas planifiée 
comme un ensemble ; chacune prend naissance dans un contexte historique 
précis : le courage (1934) – qui s’oppose au régime hitlérien ; la prudence 
(1937) – qui s’oppose à la tradition casuistique dans ce qu’elle a de plus 
extrême ; la justice (1953) – quand on voudrait faire primer le juste sur le bien 
(songeons à l’actuel débat entre libéralisme et communautarisme) ; la 
tempérance (1939) – pour contrer notamment une certaine forme de curiosité 
ou de verbiage si bien décrits par Heidegger ; l’espérance (1935) – pour 
répondre au désespoir historique causé par Hiroshima et la fin de l’idéologie 
du progrès ; De l’amour (1972) – pour faire front à la fausse conception qu’on 
a de lui et à la séparation entre éros et agapè ; la croyance/la foi (1962) – qui 
s’oppose à sa négation par un discours rationaliste et scientifique, voire à un 
certain fidéisme. 

Pieper se donne pour but de réactualiser, dès les années 1930, une 
éthique des vertus contraire à la conception que la bourgeoisie du XIXème 
siècle en a eu, ainsi qu’à l’éthique formelle kantienne des lois et des devoirs, 
sans compter l’éthique utilitariste. Il souligne que « l’éthique idéaliste du 
siècle a oublié et nié dans une large mesure le fait que la morale soit 
déterminée par la réalité »30, car elle se caractérise par une approche 
volontariste qui repose sur le dualisme entre la nature et la volonté, à 
laquelle sont octroyées une primauté et une indépendance à l’égard de tout 
donné, à commencer par la condition de créature.  

Qui veut connaître et faire le bien doit tourner son regard vers le 
monde objectif de l’être. Non vers le propre ‟sentiment”, non vers la 
‟conscience”, non vers ‟les valeurs”, non vers des ‟idéaux” et  
 

 
29  Voir Alasdair MACINTYRE, Après la vertu. Étude de théorie morale, trad. de l’anglais par 

Laurent Bury, Paris, Presses Universitaires de France, Quadrige, 2006 [1981] [After Virtue. 
A Study in Moral Theory, Notre Dame (Indiana), University of Notre Dame Press, 19842]. 
Elisabeth ANSCOMBE, « La philosophie morale moderne », Klesis, 2008 [1958] (9) [en ligne] 
http://www.revue-klesis.org/pdf/Anscombe-Klesis-La-philosophie-morale-moderne.pdf, 
consulté le 26.09.2024 [« Modern Moral Philosophy », Philosophy, 1958 (33), p. 1-19]. 
Vladimir JANKÉLÉVITCH, Traité des vertus, Paris, Bordas, 1947 et entièrement remanié Paris, 
Flammarion, 1983-1986. Peter GEACH, The Virtues, Cambridge, Cambridge University Press, 
1977. Auguste COMTE-SPONVILLE, Petit traité des grandes vertus, Paris, Presses Universitaires 
de France, 1995.  

30  J. PIEPER, La Réalité et le Bien, op. cit., p. 92 [Die Wirklichkeit und das Gute,  
op. cit., p. 96 : « Die idealistische Ethik des letzten Jahrhunderts hat weithin die 
Wirklichkeitsbestimmtheit des Sittlichkeit vergessen und geleugnet. »]. 

http://www.revue-klesis.org/pdf/Anscombe-Klesis-La-philosophie-morale-moderne.pdf


Joseph Pieper, philosophe de la créature 

18 

‟modèles” érigés de sa propre autorité. Il doit faire abstraction de 
son acte propre et regarder la réalité.  

Pieper précise que « le bien est ce qui est conforme à la réalité 
objective »31 que le sujet saisit par la raison. 

Le devoir est justifié par la reconnaissance et le consentement à la 
nature même de l’homme, qui l’oriente à devenir plus pleinement lui-
même. Il doit développer les capacités propres à sa nature d’animal 
rationnel politique. Les vertus sont l’expression de son orientation 
fondamentale vers son accomplissement relatif à sa nature. « C’est dans cette 
reconnaissance de l’inclination naturelle de l’être que toute vertu a son 
fondement »32. Pour fonder l’éthique des vertus, il ne se réfère cependant pas 
à la notion schélérienne de la valeur, mais à celle de la « vie totale », du bien 
aristotélicien architectonique, de l’eudaimonia. Il insère l’éthique des vertus 
dans une compréhension totalisante du cosmos qui reflète un ordre précis à 
l’intérieur duquel l’être humain est conçu de manière non mécanique et non 
réductionniste, ouvert à la totalité du réel, à la transcendance, et inséré dans 
une vision cosmique qui laisse de la place au divin. Sa vision de l’être humain 
qui fonde son éthique des vertus se distingue de celle de l’individu conçu 
comme une conscience de soi autosuffisante, dont la liberté, comprise comme 
absolument autonome, serait indépendante de toute conception préétablie du 
bien (principe de la neutralité), ce que prétendent Jean-Paul Sartre ou, plus 
récemment, John Rawls. Pieper développe, durant les années 1930, une 
anthropologie philosophique de l’être humain libre, « en chemin » – 
s’inspirant de Thomas d’Aquin, de Przywara et de Heidegger, préfigurant 
l’homo viator de Gabriel Marcel33 – vers l’actualisation de son pouvoir-être, 
vers son accomplissement plénier réalisé au moyen de l’actualisation de la 
vertu34. Celle-ci constitue l’ultime perfection de la puissance ou le maximum 
de ce que la personne peut être par sa nature, la conduisant à atteindre les 
limites de sa possibilité d’être. Cette anthropologie présuppose une ontologie 
du ne-pas-encore-être qu’accompagne une dimension eschatologique qui 

 
31  Ibid., p. 27 et 29 [p. 48-49 : « Wer das Gute wissen und tun will, der muß seinen Blick 

richten auf die gegenständliche Seinswelt. Nicht auf die eigene ‟Gesinnung”, nicht auf das 
‟Gewissen”, nicht auf ‟die Werte”, nicht auf eigenmächtig gesetzte ‟Ideale” und 
‟Vorbilder”. Er muß absehen von seinem eigenen Akt und hinblicken auf die 
Wirklichkeit. » ; p. 50 : « Das Gute ist das der gegenstänlichen Wirklichkeit Gemäße. »]. 

32  Ibid., p. 78 [p. 86 : « In dieser Anerkennung der naturhaften Seinsneigung gründet alle 
Tugend. »]. 

33  Voir Gabriel MARCEL, Homo viator. Prolégomènes à une métaphysique de l’espérance, Paris, 
Aubier Montaigne, 1944.  

34  J. PIEPER rédige un court ouvrage synthétique intitulé De l’image chrétienne de l’homme 
(1936), suivi de Petite anthologie des vertus du cœur humain (1941), trad. de l’allemand 
par Denis Ducatel, Le Mont-Pèlerin, Éditions Raphaël, 2003 [Über das christliche 
Menschenbild, in Werke, vol. 7, 2000, p. 94-114 et Kleines Lesebuch von den Tugenden des 
menschlichen Herzens, Ostfildern bei Stuttgart, Schwabenverlag, 1988 [1941]]. 



 

19 

 

exprime la structure interne de la nature humaine, tendue vers un à-venir 
où se réalisent les possibles. Contrairement à Heidegger, Sartre et Bloch, 
Pieper affirme que cet à-venir est ouvert à un mouvement de transcendance 
avec transcendance, où le dépassement peut être compris comme brisant la 
finitude temporelle immanente qui ne constitue pas le tout de la réalité.  

3. Vérité des choses et métaphysique de la création 

Pieper travaille, durant la Seconde Guerre mondiale, dans le service 
psychologique de l’armée comme fonctionnaire scientifique auprès des 
aviateurs, dans la province de Westphalie35. Il profite de son temps libre, 
entre autres, pour rassembler et traduire divers textes de Thomas 
d’Aquin36, ainsi que pour rédiger un ouvrage qu’il propose, à la fin de la 
guerre, comme thèse d’habilitation – De la vérité des choses. Étude sur 
l’anthropologie du Moyen Âge classique37 –, après que le premier manuscrit 
ait été perdu chez l’éditeur de Colmar38. Le thème de la vérité des choses 
préoccupe le jeune homme depuis ses années estudiantines39. En 
s’appuyant sur une approche systématique et anthropologique, et en se 
référant à Thomas d’Aquin, il dégage le sens profond et premier de la vérité 
attribuée aux choses qui fonde l’agir humain et l’incapacité de comprendre 
complètement le monde. Prenant ses distances d’avec Kant pour qui la 
vérité des choses est un concept vide de sens, il la décrit en s’aidant de la 
mesure entre une chose et un intellect. L’intellect divin se fait une idée de 
la forme, de l’essence de la chose qu’il projette dans l’existence concrète 
historique. Il est la mesure de cette chose dite « naturelle ». Celle-ci mesure 
l’intellect humain qui la perçoit. Cet intellect est cependant à même de se 
former une « pré-forme », ou une idée d’une forme, qu’il peut projeter dans 
l’existence concrète historique, devenant ainsi la mesure de la chose dite 

 
35  Pour plus de détails sur cette période, voir J. PIEPER, Noch wusste es niemand, op. cit.,  

p. 151-231 ; « Philosophie in Selbstdarstellungen », op. cit., p. 11s. 
36  Voir J. PIEPER, Thomas-Brevier, München, Kösel, 1956 (contient : Über Thomas von Aquin ; 

Ordnung und Geheimnis ; Das Auge des Adlers). Nouvelle édition : Thomas von Aquin. 
Sentenzen über Gott und die Welt, Freiburg in Breisgau, Johannes Verlag Einsiedeln, 1987. 

37  Voir ID., De la vérité des choses. Étude sur l’anthropologie du Moyen Âge classique, in La 
réalité et le bien, suivi de De la vérité des choses, trad. de l’allemand par Jean Granier, Paris, 
Pierre Téqui, 2019 [1944], p. 103-221 [Wahrheit der Dinge. Eine Untersuchung zur 
Anthropologie des Hochmittelalters, in Werke, vol. 5, 2003, p. 99-179]. 

38  Comme il ne disposait pas d’un autre exemplaire, le travail était à refaire. Sa candidature 
à l’habilitation à Münster en pleine guerre n’aurait pas été acceptée par la faculté, bien que 
le philosophe Gerhard Krüger, successeur de Peter Wust, lui-même successeur de Max 
Ettlinger qui l’avait suivi pour sa thèse de doctorat, l’aurait soutenu. Voir J. PIEPER, Noch 
wusste es niemand, op. cit., p. 71ss. 

39  Erich Przywara lui avait donné comme devoir l’interprétation de la question 1 du De 
Veritate de Thomas d’Aquin. Voir J. PIEPER, Noch wusste es niemand, op. cit., p. 149. 



Joseph Pieper, philosophe de la créature 

20 

« artificielle ». Pieper en conclut que « la vérité attribuée aux choses en 
regard de l’intellect divin est à l’origine et la racine de leur vérité en regard 
de l’intellect humain »40.  

La vérité des choses implique également la thèse de leur non-
compréhension pour l’intellect humain. Pieper distingue entre connaître 
une chose, qui signifie prendre en soi la forme du connu, et comprendre une 
chose, ce qui correspond à une connaissance englobant tout le connaissable 
de la chose connue. Il est certes donné à l’être humain de connaître toutes 
choses dans une certaine mesure, car son intellect est capax universi41. Bien 
qu’il connaisse l’essence des étants, dont il saisit les après-formes, l’intellect 
humain n’est cependant pas à même de saisir l’analogie entre l’après-forme 
et la pré-forme qui réside dans l’intellect créateur, c’est-à-dire de 
comprendre réellement quoi que ce soit. « Mais pour l’esprit fini, la 
manifestabilité de l’être n’est jamais totalement épuisable ; au contraire, le 
connaissable des choses dépasse toujours de façon inatteignable ce qui en 
est connu »42. La luminosité et l’éclat émanant de la chose contemplée 
éblouissent l’intellect humain.  

Jamais l’homme ne saisira l’essence des choses, c’est-à-dire les 
connaîtra en leur fond ultime, et jamais il ne prendra la mesure de la 
totalité de l’univers. […] La connaissance de l’essence et la 
connaissance de la totalité des choses, cela est accordé à l’homme ‟en 
espérance”43. 

Cette impossibilité de comprendre ultimement quoi que ce soit, cette 
philosophia negativa, prend sa source dans une métaphysique de la création, 
qui fait l’objet, selon Pieper, d’une connaissance rationnelle de l’intellectus 
qui relève en second lieu d’une connaissance de la ratio. L’acceptation du 
monde comme création englobe, d’après lui, « la totalité du sentiment 
d’être : das gesamte Daseinsgefühl ». Elle est la clef cachée de sa 
philosophie : « Le fait d’être créé détermine entièrement la structure 

 
40  J. PIEPER, De la vérité des choses, Paris, Téqui, 2019, p. 154 [Wahrheit der Dinge, op. cit.,  

p. 136 : « die Wahrheit, die den Dingen zukommt im Hinblick auf den göttlichen Geist, ist 
der Ursprung und die Wurzel ihrer Wahrheit im Hinblick auf den Menschen erkennenden 
Geist. »]. 

41  Voir ibid., p. 185ss. [p. 158ss.] et dans son cours inédit de 1950, Welt und Umwelt, in Werke, 
vol. 5, 2003, p. 180-206, p. 180ss. 

42  J. PIEPER, De la vérité des choses, op. cit., p. 161-162 [Wahrheit der Dinge, op. cit., p. 141 : « Für 
den endlichen Geist aber ist die Offenbarkeit des Seins niemals völlig ausschöpfbar; 
sondern das Erkennbare der Dinge ragt stets uneinholbar über ihr Erkanntes hinaus. »]. 

43  Ibid., p. 201-202 [p. 174 : « Niemals wird der Mensch das Wesen der Dinge begreifen, das 
heißt: zu Ende erkennen. Und niemals wird er die Totalität des Alls ausmessen. [...] 
Wesenserkenntnis und Erkenntnis des Allgesamt der Dinge – das ist dem Menschen 
gewährt ‟auf Hoffnung hin” »]. 



 

21 

 

interne de la créature »44. Dans Unaustrinkbares Licht, il décrit le rapport 
entre son questionnement philosophique et le constat du fait de la 
création :  

Dès l’instant où j’interroge dans l’état d’esprit du philosophe, j’ai 
dans le même instant formellement affaire avec l’impossibilité de 
sonder et de comprendre : car il appartient à la nature de cette 
interrogation de penser les racines des choses, c’est-à-dire d’avancer 
au sein de la dimension originelle, celle de l’être préconçu et de l’être 
projeté, en d’autres mots : l’être créé45. 

Sa philosophie est marquée par la volonté de prendre comme point de 
départ une ontologie de la création, contre la tendance de ce que Gabriel 
Marcel nomme « une volonté de dé-création »46. Ce rejet de la création par 
certains philosophes a pour conséquence un appauvrissement de la 
conception même de l’être47. Pieper désire penser les conséquences ultimes 
de la métaphysique de la création aussi bien au niveau de la nature 
humaine, de la mort, de l’espérance, de l’amour, de la fête, du loisir, des 
vertus, de la tradition que de la philosophie.  

 

 
44  ID., Le concept de création. La ‟philosophie négative” de saint Thomas d’Aquin, trad. de 

l’allemand par Pierre Blanc, Paris, Ad Solem, 2010 [1953], p. 21 [Unaustrinkbares Licht. 
Das negative Element in der Weltansicht des Thomas von Aquin, in Werke, vol. 2, 2001,  
p. 112-152, p. 114 : « dass die Geschaffenheit die innere Bauform der creatura ganz und 
gar bestimmt »]. Voir aussi J. PIEPER, « Kreatürlichkeit. Bemerkungen über die Elemente 
eines Grundbegriffs » (1974), in Werke, vol. 2, 2001, p. 440-464, p. 442. 

45  ID., Unaustrinkbares Licht. Über die Aktualität des Thomismus (1953), in Werke, vol. 2, 
2001, p. 130-152, p. 143-144 : « Sobald ich also im eigentlichen Sinn philosophisch frage, 
habe ich es im gleichen Augenblick formell mit dem Unergründlichen und Unbegreiflichen 
zu tun: weil es zur Natur dieser Frage gehört, die Wurzeln der Dinge zu meinen, das heißt, 
vorzudringen in die Ursprungsdimension, in die Dimension des Erdachtseins und 
Entworfenseins, mit einem anderen Wort: des Erschaffenseins. » Voir aussi De l’amour,  
op. cit., p. 71 ss., 135 ss. [Über die Liebe, op. cit., p. 325s., 374s.]. 

46  G. MARCEL, Le Mystère de l’être, Paris, Aubier Montaigne, 1951, vol. 2, p. 153. 
47  « […] la négation explicite de la nature créatrice du monde a, même pour la compréhension 

philosophique de la réalité, des conséquences incalculables, qui ne seront peut-être de fait 
“réalisées” que peu à peu. Avec ce non, on se sépare non seulement de la tradition sacrée 
de la chrétienté, mais aussi de l’énoncé du monde des penseurs Grecs [voir Über die 
platonischen Mythen, op. cit., p. 356s.], et donc des origines qui déterminent 
inévitablement la pensée propre, jusque dans l’approche des questions et l’empreinte 
linguistique », J. PIEPER, Verteidigungsrede für die Philosophie, op. cit., p. 122 « [...] die 
ausdrückliche Negation des Schöpfungscharackters der Welt hat, auch für das philosophische 
Wirklichkeitsverständnis, unabsehbare Konsequenzen, die vielleicht tatsächlich erst nach und 
nach “realisiert” werden. Mit diesem Nein trennt man sich nicht nur von der heiligen 
Überlieferung der Christenheit, sondern auch von der Weltaussage der großen Griechen [Über 
die platonischen Mythen], das heißt aber, von den Ursprüngen, die das eigen Denken, bis in 
den Frageansatz und die sprachliche Prägung hinein, unvermeidlich bestimmen ». Voir  
J. PIEPER, Qu’est-ce que philosopher ?, op. cit., p. 28 [Was heißt philosophieren?, op. cit., p. 28]. 



Joseph Pieper, philosophe de la créature 

22 

Il est impossible en tout cas que la certitude du caractère créé du 
monde, si tant est qu’elle ne soit pas simplement une position 
intellectuelle abstraite, puisse n’avoir cours que dans un 
‟département” particulier de l’existence, le département ‟conception 
du monde et religion”, par exemple. Si on mène en effet sérieusement 
la réflexion jusqu’à son terme, cette certitude influence 
inévitablement le sentiment de l’existence dans sa totalité. En effet, 
toute réalité (les choses, l’homme, moi-même) se présente dès lors à 
moi comme conçue par un créateur, pour lequel dès le premier 
instant existe un projet (ce contre quoi, on le sait, Jean-Paul Sartre 
s’élève violemment). Avant tout, je ne peux rien contre le fait de 
comprendre toute réalité, y compris moi-même, comme voulue et  
approuvée par un créateur, existant du seul fait d’être à ce point 
approuvée et aimée48. 

Soucieux de rechercher la vérité de l’existence humaine tout entière, 
ainsi que le sens ultime du monde, il dénonce le réductionnisme de la raison 
entrepris par Kant et le positivisme scientifique qui rejettent la possibilité 
même d’une connaissance rationnelle métaphysique et excluent de 
considérer la foi dans l’acte de philosopher. Il défend, au contraire, 
l’ouverture de la philosophie à la théologie. En effet, si le philosophe qui croit 
(ce qui ne l’exonère ni de sens critique, ni de fondement rationnel) en la 
véracité de données sur le monde (données qui font l’objet d’une connaissance 
non purement rationnelle, mais supra-rationnelle), devait les exclure de sa 
réflexion, il cesserait ipso facto de philosopher. En mettant entre parenthèses 
des connaissances tenues pour vraies, il ne considérerait plus son objet (le 
monde et l’existence dans sa totalité) sous tous les aspects possibles. Ce 
recours à des données pré-philosophiques ne signifie cependant pas qu’il 
cesse d’être philosophe pour se muer en théologien49. Vouloir tendre vers la 
vérité des choses implique de s’ouvrir non seulement aux Anciens et à la 
tradition50, mais aussi aux données révélées. 

 

 
48  ID., De l’amour, op. cit., p. 71-72 [« Jedenfalls kann die Überzeugung vom 

Schöpfungscharakter der Welt, wofern sie nicht bloß wie ein abstrakter Lehrsatz im Kopf 
getragen wird, unmöglich auf einen besonderen “Sektor” der Existenz, etwa auf den 
“weltanschaulich-religiösen” eingesetzt bleiben; ist sie einmal konsequent und lebendig 
zu Ende gedacht, dann prägt sie unvermeidlich das gesamte Daseinsgefühl. Nicht nur 
nämlich stellt sich mir dann alles Wirkliche (die Dinge, der Mensch, ich selbst) als etwas 
schöpferisch Erdachtes dar, als etwas Entworfenes, mit dem also im vorhinein etwas 
gemeint ist (wogegen bekanntlich Jean Paul Sartre mit Leidenschaft protestiert); vor allem 
komme ich nicht daran vorbei, alle Realität, eingeschlossen wiederum mich selbst, als 
etwas schöpferisch Gewolltes und Bejahtes und als etwas einzig auf Grund dieses Bejaht- 
und Geliebtseins überhaupt Existierendes zu verstehen. » Über die Liebe, p. 325-326]. Voir 
p. 135s. [p. 374]. 

49  Voir J. PIEPER, Qu’est-ce que philosopher ?, op. cit., et Verteidigungsrede für die Philosophie, 
op. cit. et Über die platonischen Mythen, op. cit. 

50  Voir J. PIEPER, Überlieferung. Begriff und Anspruch, op. cit. 



 

23 

 

Pieper alerte également quant aux conséquences du refus de 
l’existence d’une vérité des choses qui fait autorité sur la raison et la 
volonté. Ce que fait le sophiste contemporain dont la parole est 
déconnectée de la vérité des choses, étant lui-même la mesure de la parole. 
Ce faisant, la parole peut devenir un instrument de pouvoir ou un outil de 
manipulation au service d’une pseudo-réalité. Pieper, qui sait bien ce qu’est 
le totalitarisme pour l’avoir vécu, souligne que la parole dans un régime 
barbare est « par principe, neutralisée face à toute norme de vérité » ; elle  

est alors, par nature, prête à servir d’instrument à n’importe quel 
gouvernant qui voudrait l’utiliser à sa guise pour exercer son 
pouvoir. Car le langage public, séparé des normes de la vérité, crée 
lui-même, à mesure qu’il gagne du terrain, une atmosphère de 
vulnérabilité et de disponibilité épidémique face au règne du tyran51.  

La réalité est ainsi perçue sous le seul aspect de la potentialité soumise 
au pouvoir de la pensée technoscientifique et d’une volonté indépendante 
et toute-puissante qui considère que tout est en soi susceptible d’être 
modélisé et transformé. Pieper met en garde : l’attitude des sophistes, 
auquel il consacre un certain nombre d’études, est d’une « actualité 
terrifiante » : 

Qu’un homme dans son coin ait part à sa nature spirituelle en 
adoptant l’attitude silencieuse de la theoria pour se soucier de la 
vérité et de rien d’autre, comme celui qui écoute reçoit sa mesure de 
la réalité du monde qui le précède, cela, le sophiste ne l’acceptera 
jamais. Il rejettera d’autant plus l’idée qu’il pourrait exister quelque 
chose qui s’apparenterait à une “tradition sacrée”, fondée sur un 
message sur le monde et l’existence dans son ensemble provenant 
d’une source suprahumaine qu’elle aura transmis. Il choisit la liberté 
qui vient tout droit de l’oubli de la sagesse conservée – et peu 
importe que cette liberté soit toute vacuité. Tout lien à la “tradition” 
paraît n’avoir aucun sens et est surtout insupportable à un sujet 
critique autonome. Et ce qui concerne le lien le plus profond, le plus 
antérieur, le plus essentiel de l’esprit à la norme de l’être objectif, le 
sophiste le dénoue puisque pour lui ce qui concerne le contenu 
devient indifférent par rapport au simple formel. Peut-être le 
sophiste ne se doute-t-il pas que c’est exactement ce double 
détachement qui le rend vulnérable et, pour ainsi dire, “mûr” pour 

 
51  J. PIEPER, Abus de langage et abus de pouvoir, trad. de l’allemand par Denis Ducatel, Le 

Mont-Pèlerin, Éditions Raphaël, 2002 [1974], p. 5-48, p. 37-38 [Mißbrauch der Sprache – 
Mißbrauch der Macht, in Werke, vol. 6, 1999, p. 132-151, p. 145-146 : « Das publizistische 
Wort, wenn es einmal prinzipiell neutralisiert ist gegen die Wahrheitsnorm, ist nicht nur 
von Natur das zubereitete Werkzeug, das darauf wartet, von einem Machhabe in der Hand 
genommen und für beliebige Gewaltzwecke ‘eingesetzt’ zu werden. Vielmehr schafft es 
auch selbst, von sich aus, je mehr Boden es gewinnt, eine Atmosphäre epidemischer 
Krankheitsbereitschaft und Anfälligkeit für die Gewaltherrschaft. »]. 



Joseph Pieper, philosophe de la créature 

24 

être asservi à des pouvoirs totalitaires. Qui nie le façonnement 
intérieur de l’esprit par l’action de la vérité rend vraiment possible, 
voire provoque, l’assujettissement à des fins étrangères, à des fins 
arbitraires fixées par une praxis, de quelque nature qu’elle soit52. 

4. Une philosophie de la culture au service de 
l’humanisation de la personne 

La réflexion autour de la question de la vérité des choses – thème de 
sa thèse d’habilitation qui ne va pas sans lui poser des difficultés, car on lui 
reproche de faire de la philosophie plutôt que de l’histoire de la 
philosophie53 – débouche sur une autre réflexion de fond dont on trouve les 

 
52  J. PIEPER, Was heißt akademisch? Zwei Versuche über die Chance der Universität heute 

(1952, 1964), in Werke, vol. 6, 1999, p. 72-131, p. 92 : « Daß der Mensch seiner 
eigentlichen geistigen Habe einzig in der Haltung schweigender theoria teilhaftig werde, 
sich kümmernd um Wahrheit und nichts sonst, wie Hörender sein Maß empfangend von 
der vorausliegenden Realität der Welt – ebendies wird der Sophist nie akzeptieren. Erst 
recht wird er den Gedanken von sich weisen, es können so etwas geben wie “heilige 
Überlieferung”, gegründet auf eine aus übermenschlicher Quelle stammende und auf 
solche Weise anwesend gehaltene Botschaft über Welt und Existenz im Ganzen. Er wählt 
die Freiheit, die gerade durch das Vergessen der seit je bewahrten Weistümer zustande 
kommt – und mag es auch noch so sehr eine leere Freiheit sein. Eine Bindung an die 
“Tradition” erscheint der kritischen Autonomie des Subjekts ebenso unbegründet wie vor 
allem unerträglich. Und was die tiefere, vorausliegende, wesentlichere Bindung des 
Geistes an die Norm des objektiven Seins betrifft, so löst der Sophist diese Bindung auf, 
indem für ihn das Inhaltliche gleichgültig wird gegenüber dem bloß Formalen. Vielleicht 
ahnt der Sophist nicht, daß gerade diese zweifache Bindungslosigkeit es ist, wodurch er 
anfällig wird und sozusagen “reif” für die Indienstnahme durch totalitäre Mächte. Wer 
immer die innere Normierung des Geistes durch die Wahrheit verneint, der ermöglicht, ja 
provoziert geradezu und fordert heraus die Bindung an sachfremde Zwecke, an die 
willkürlich gesetzten Zwecke einer wie auch immer beschaffenen Praxis. » 

53  « À l’époque, en effet, je ne me rendais pas encore suffisamment compte à quel point ma 
problématique personnelle n’était pas en jeu, ou du moins pas seulement elle, mais bien 
plutôt la position de la philosophie au sein de l’activité scientifique de l’université en 
général. La “recherche” dans le domaine philosophique aboutit à l’“histoire de l’esprit”, au 
fond à l’“histoire”, et donc à cet effort pour “apprendre ce que d’autres ont pensé”, dont 
Thomas dit que cela n’a justement rien à voir avec le véritable sens du philosopher. » J. 
PIEPER, Noch nicht aller Tage Abend, op. cit., p. 239 [« Damals allerdings war es mir noch 
nicht hinreichend deutlich, wie wenig hier meine persönliche Problematik zur Rede stand 
oder doch nicht sie allein, sondern eigentlich die Position der Philosophie innerhalb des 
Wissenschaftsbetriebs der Universität überhaupt. “Forschung” im philosophischen 
Bereich läuft doch schließlich auf “Geistesgeschichte” hinaus, im Grunde auf “Historie” 
also und damit auf jene Bemühung, “zu erfahren, was andere gedacht haben”, von welcher 
Thomas sagt, sie habe mit dem wahren Sinn des Philosophierens gerade nichts zu tun. »]. 
Voir ID., « Philosophie in Selbstdarstellungen », op. cit., p. 12-13. Gerhard Krüger – qui 
supervisa son habilitation – le compare à des philosophes de second plan tels Haecker et 
Guardini. Pieper passe avec succès, à la mi-janvier 1946, son habilitation en donnant une 
conférence sur le concept de vérité chez Heidegger : « Heideggers Wahrheitsbegriff », dans 
Werke, vol. 3, 1995, p. 186-198. 



 

25 

 

prémices dans sa conférence intitulée Philosophische Bildung und geistige 
Arbeit54 donnée à l’occasion de l’attribution de sa venia legendi, le 5 juillet 
1946. Cette conférence marque, en termes d’orientation, le début de la 
seconde partie de son œuvre. Il y développe, en effet, quelques lignes 
directrices de sa pensée future que l’on peut caractériser comme une 
philosophie de la culture au service de l’humanisation de la personne. Après 
s’être opposé au totalitarisme allemand en défendant une anthropologie 
qu’accompagnerait une éthique des vertus, Pieper dénonce avec 
clairvoyance la montée d’un autre type de totalitarisme : celui du primat du 
travail, de la praxis et de la pensée opérationnelle qui instrumentalise la 
personne. Pour contrer ce nouveau totalitarisme, il développe une 
philosophie de la culture qui permet l’épanouissement d’une vie 
personnelle libre et authentiquement autonome. 

Lorsqu’il commence à enseigner, au semestre d’hiver 1946-1947, 
Pieper ne peut se résoudre à traiter devant les jeunes gens qui reviennent 
de la guerre avides de connaissance un sujet théorique et abstrait, voire 
historique tout court. Il propose donc d’étudier ce que signifie philosopher. 
Il publie ce cours en 1948 sous le titre Qu’est-ce que philosopher ?55 Cet 
ouvrage développe l’intuition qu’il avait formulée lors de sa conférence 
donnée à l’occasion de sa venia legendi. Il définit l’acte philosophique à la 
manière de John Henry Newman pour qui il s’agit d’une activité de 
gentleman, c’est-à-dire « libre », qui a sa fin en soi. Cela s’oppose donc à 
l’activité « servile », utile en vue de quelque chose, dont la fin est 
extrinsèque. Pieper est conscient de l’émergence, depuis la fin de la Seconde 
Guerre mondiale, d’une nouvelle « culture » qui tend à réduire le monde 
humain à la seule dimension d’activités instrumentales représentées par le 
travail-praxis comme valeur suprême, comme fin en soi, si bien que toute 
activité « libre » s’insère dans un cadre productif. Cette « culture » cultive 
un activisme qui veut instrumentaliser les activités « libres », tendant ainsi 
à englober les différentes sphères de l’existence humaine. Pieper qualifie 
les individus asservis à des activités utiles de serviles, et leur enchaînement 
au processus du travail fait d’eux de nouveaux prolétaires. Il promeut une 
culture authentique, nécessaire, opposée à la pensée opérationnelle et 
fonctionnelle, non seulement à travers une éthique des vertus, mais aussi 
par une défense du loisir authentique comme part constituante du 
bonheur56 et de l’épanouissement de la personne et, par là même, facteur 
d’épanouissement de la Cité tout entière. 

Les activités fondamentalement « libres » sont, par exemple, celles qui 
concernent l’art, l’université et la liturgie. Elles transcendent la dimension 
du faire ou de l’avoir (bien qu’il ne faille pas dénigrer cette dernière, 

 
54  Voir J. PIEPER, « Philosophische Bildung und geistige Arbeit », op. cit. 
55  Voir ID., Qu’est-ce que philosopher ? op. cit. 
56  Voir ID., Glück und Kontemplation (1962), in Werke, vol. 6, 1999, p. 152-216. 



Joseph Pieper, philosophe de la créature 

26 

indispensable – elle aussi – à l’homme quant à son être). Elles lui 
permettent de laisser la réalité le gagner et de se mettre à la disposition du 
réel et d’autrui dans une attitude de contemplation silencieuse.  

Le loisir est une forme du silence que la perception de la réalité 
présuppose : seul entend celui qui se tait, et celui qui ne se tait pas 
n’entend rien. Ce silence n’est ni terne absence de bruit ni mutisme 
mort, mais bien plutôt silence de l’âme : la parole n’est pas donnée à 
cette faculté qui en elle-même est ordonnée à l’être de la nature, et 
qui à son égard est en elle-même une puissance de réponse. Le loisir 
est une attitude de perception et de réception, de regard ouvert, 
d’immersion contemplative au sein de l’être57. 

Le type même de ces activités « libres » n’est autre que la fête, qui 
exprime combien on consent au monde. Elle s’origine dans le culte qui est 
lui aussi un consentement qu’exprime « la louange, précisément à travers 
la glorification du Créateur de ce monde ». Et de noter que « c’est son 
enracinement dans la célébration cultuelle qui légitime le loisir et le tend 
intérieurement possible »58. 

Pieper ne cesse de défendre la légitimité d’activités « libres » en soi, 
car indispensables à l’épanouissement de la personne, laquelle n’est 
réductible ni aux critères de productivité et de rentabilité ni à la pensée 
opérationnelle. Elles seules permettent d’élaborer une authentique culture 
humaine. Le philosophe fait un pas de plus en exigeant la création, au sein 
de la Cité, de lieux radicalement libres et autonomes qui échapperaient à toute 
mainmise du totalitarisme du travail ainsi que des critères de rentabilité et de 
productivité. Il signale que  

plus l’érection en absolu du critère unique de l’utilité menace de 
saisir l’existence tout entière, plus l’être humain a besoin – afin de 
vivre une existence véritablement humaine – de saisir la chance de 
s’échapper du brouhaha acoustique et visuel (achète ceci, bois cela, 
mange ceci, amuse-toi là, manifeste pour ou contre ceci ou cela), de 
ces cris qui l’interpellent sans discontinuer, pour se rendre dans un 

 
57  ID., Le loisir, fondement de la culture, trad. de l’allemand par Pierre Blanc, Genève, Ad 

Solem, 2007 [1948], p. 45 [Muße und Kult, in Werke, vol. 6, 1999, p. 1-44, p. 23 : « Muße ist 
eine Gestalt jenes Schweigens, da seine Voraussetzung ist für das Vernehmen von 
Wirklichkeit: nur der Schweigende hört; und wer nicht schweigt, hört nicht. Solches 
Schweigen ist nicht stumpfe Lautlosigkeit, nicht totes Verstummen; es bedeutet vielmehr, 
daß der dem Seienden von Natur zugeordneten und ent-‟sprechenden” Antwortkraft der 
Seele nicht ins Wort gefallen werde. Muße ist die Haltung des empfangenden Vernehmens, 
der anschauenden, Kontemplative Versenkung in das Seiende. »].  

58  Ibid., p. 63 et 64 [p. 37 : « Das “Gottes-Lob”, die Preisung des Schöpfers eben dieser Welt » ; 
p. 37-38 : « ihre letzte innere Ermöglichung und Rechtfertigung empfängt sie aus der 
Einwurzelung in der kultischen Feier »]. Voir ID., Dire oui au monde. Une théorie de la fête, 
trad. de l’allemand par Fabrice Hadjadj & Jean Granier, Paris, Salvator, 2022 [1963] 
[Zustimmung zur Welt. Eine Theorie des Festes, in Werke, vol. 6, 1999, p. 217-285]. 



 

27 

 

espace où domine le silence et où est possible une véritable écoute, 
c’est-à-dire la perception de la réalité dans laquelle se repose notre 
être, dont il se nourrit et qui le renouvelle constamment59. 

La promotion de véritables loisirs et de toutes les activités propres à 
la theoria permet à la personne de prendre conscience, notamment, qu’elle 
n’est pas réductible à la dimension du rendement, d’un rôle et d’une 
fonction, ce que Pieper décrit comme une prolétarisation. Il précise que  

le loisir ne se justifie pas en ce qu’il permet au fonctionnaire de 
fonctionner ‟sans panne ni anicroche”. Le loisir se justifie en ceci, 
qu’il permet au fonctionnaire de rester homme (de rester gentleman, 
dirait Newman,), ce qui signifie que, sans se dissoudre dans le milieu 
borné de sa fonction professionnelle particulière, il reste capable 
d’embrasser du regard le monde comme un tout, de se réaliser lui-
même comme une créature ordonnée à l’ensemble de l’être60. 

 

 
59  ID., « Was ist eine Kirche? Vor-Überlegungen zum Thema ‟Sakralbau” » (1971), in Werke, 

vol. 7, 2000, p. 537-558, p. 555 : « Je mehr der Absolutheitsanspruch des bloꞵ Nutzenden 
die gesamte Existenz mit Beschlag zu belegen droht, desto mehr bedarf der Mensch, um 
eines wahrhaft menschlichen Lebens willen, dieser Chance, aus dem akustischen und 
optischen Getöse (kauf dies, trink das, iꞵ jenes, amüsiere dich hier, demonstriere für oder 
gegen), aus diesem pausenlosen Angeschrieenwerden immer wieder einmal heraustreten 
zu können in einen Raum, in welchem Schweigen herrscht und also wirkliches Hören 
möglich wird, das Vernehmen der Realität, auf welcher unser Dasein ruht und aus der es 
sich immerfort nährt und erneuert. » 

60  ID., Le Loisir, fondement de la culture, op. cit., p. 49 [Muße und Kult, op. cit., p. 26 : « Die 
Muße hat ihre Rechtfertigung nicht darin, daß der Funktionär möglichst störungsfrei und 
‟ohne Ausfälle” funktioniere, sondern darin, daß der Funktionär Mensch bleibe (Newman 
würde sagen, daß er gentleman bleibe) – was besagen will, daß er nicht aufgehe in dem 
Ausschnitt-Milieu der eingegrenzten Arbeitsfunktion, sondern daß er fähig bleibe, die 
Welt als Ganzes in den Blick zu bekommen und hierin sich selber zu verwirklichen als ein 
auf das Ganze des Seins angelegtes Wesen. »]. 



 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
  



 

 

 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
© 2025 Academic Press 
Chiron Media Sàrl 
Avenue de Tivoli 3 
1700 Fribourg-Freiburg 
Suisse 
 
 
www.academicpress.ch 
Service éditorial : editorial@academicpress.ch 
Service de vente, promotion, droits, service de presse : distribution@academicpress.ch 
 
ISBN du livre en version pdf : 978-2-88981-065-9 
 
ISBN du livre broché : 978-2-88981-064-2 
 
DOI : 10.55132/updc145 
 
Lien DOI : https://doi.org/10.55132/updc145 
 
Publié avec le soutien du Fonds national suisse de la recherche scientifique.  
Ce livre est sous licence :  
 

  
 
Cette licence permet à d'autres de remanier, d'adapter et de s'appuyer sur ce travail à des fins non 
commerciales. Bien que leurs nouvelles œuvres doivent également faire référence à ce travail et 
être non commerciales, ils ne sont pas tenus d'accorder une licence à leurs œuvres dérivées selon 
les mêmes conditions. 

 
Image de couverture : iStock, credit : Olha Furmaniuk

https://doi.org/10.55132/updc145

	Pieper-philosophe-creature.pdf
	Pages de philo-consentement-Pieper-2.pdf

